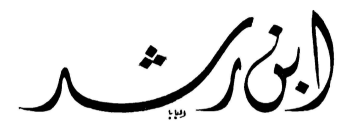


الجزء الاول

# لُكُوبِ يُوحَنَّ فَيْرِ المناز الفاتفة المِدَينَ فِي مِّا يِعَةِ المِدِينُ بِرِمُفَّ



0

# دِلَالْنَيْنَ - هِخَالِكَ

طبعة ثانية منقحة

الجزء الاول

المطبعة الكاثو ليكية يبروت





أبن رشد

اقتطعت هذه الصورة من رسم لرافائيل مشهور ' هو «مدرسة اثينا » . يبدو ابن رشد في الرمم متطلعًا الى ما يكتبه فيثاغور امامه ' ويده على صدره علامة عرفان الجميل . وراءه صبي هان كأنه يقول للناظر : أيحتاج الانسان الى كل هذا الجهد الفلسفي لكي يكون سعيدًا ? . .

# ابن ریشد

۱۱۲۷ – ۱۱۲۸ م ۲۰۰ – ۲۰۰ ه

## ترجمته

في قرطمة ، احدى عواصم الفكر الاندلسي، ولد ابو الوليد محمد بن احمد بن رشد .

وكان له من اسرته تراث ضغم: لقد كان جده قاضيًا في قرطبة ، ومن اشهر قضاة عصره ، وقد كان ابوه (١٠٩١–١١٦٨)قاضيًا فيها ايضًا وكان الاثنان من ائمة المذهب المالكي ، مذهب اهل المغرب والاندلس.

ونشأ ابن رشد على حب العلم فحصَّل منه جُمَّا .

لقد ملك ناصية اللغة ، ووعى فرائد الادب . قال عنه ابن الاباًر « انه كان يحفظ شعرَي حبيب والمتنبي ، ويكثر التمثل بهما في مجلسه ، ويورد ذلك احسن ايراد » .

وامتاز في علم الطب ، اخذه عن ابي مروان البلنسي ، وعن ابي جعفر هارون ، والله فيه كتاب الكليات . وقد الله صديقه ابو مروان بن زُهر كتاب « التيسير » ، وهو بحث في الامور الجزئية ، في معالجة الامراض مرضاً مرضاً ، ليكون الكتابان تأليفاً كاملًا في صناعة الطب. واقبل ابن رشد على درس الفقه ، شأن جده وابيه ، فاستظهر على

والده كتاب الموطأ الامام مالك ، واخذ عن فقها. آخرين . قال ابن الابّار: « وكان يُفزع الى فتواه في الفقه ».

ويذكر ابن الابار ايضاً انه درس الاصول وعلم الكلام .

على ان الفلسفة كانت اهم ما عني به ابو الوليد .

نحن لا نعلم على التدقيق كيف تكونت ثقافته الفلسفية ، على اناً نعرف بعض اسها. ، وبعض صداقات .

نعرف اولًا انه اخذ عن ابي جعفر هارون ، استاذه في الفقه ، «كثيرًا من العلوم الحكمية ».

ونعرف انه قرأ ابن باجه ( †۱۱۳۸ ) ، واعجب به، كما اتصل بابنا. زهر، واستفاد منهم، كما طالع ما وصل الى الانداس من فلاسفة المشرق.

وقد اتصل بالصوفي الاندلسي الشهير ، محمد بن عربي ، وهذا صبي ما بقل وجهه ، ولا طرّ شاربه . ويروي ابن عربي قصة لقائها ، فنرى فيها ان ابن رشد كان قاضي قرطبة يومذاك ، وانه كان يرغب في ذاك اللقاء ، وانه قلق واضطرب اذ علم ان فلسفته لا تتفق في كل شيء وما يراه اهل الكشف الصوفي. ولمل ابن عربي قد غالى في هذا الاضطراب.

على ان اهم صلات ابن رشد الفلسفية كانت بابن طفيل ، الذي فتح له آفاقاً رحاباً ، فقربه من الخلفاء ، ودفعه الى شرح ارسطو ، ومهد له بلوغ منصة القضاء .

كان ابن ردشد قد اتى مراكش سنة ١١٥٣ = ٥٤٨ هـ ، زمن خلافة عبد المؤمن ( ١١٣٠ – ١١٦٣ ) ، وما نظنه اتبصل بهذا الحليفة .

على انه اتصل بابنه ، ابي يعقوب يوسف ( ١١٦٣ – ١١٨٠ ) ، وذلك على يد ابن طفيل . ذاك ان ابا يعقوب هذا كان اوسع امراء عصره ثقافة ، واكثرهم بالفلسفة واهلها عناية ، فطلب يوماً من ابن طفيل

وزيره وطبيبه ، ان يهديه الى من يشرح له كتب ارسطو الغامضة ، فهداه الى ابن رشد مثل ابن رشد في حضرة الحليفة ، وكان يروي ذاك المثول – كما ذكر المراكشي نقلًا عن احد تلامذة الفيلسوف – فيتول : « لما دخلت على امير المؤمنين ابي يعقوب ، وجدت عنده ابا بحر ابن الطفيل فدحني ابو بكر امامه ، ثم سألني عن اسمي واسرتي ، وقال لي : ما هو رأي الفلاسفة في الدماء ، هل هي حادثة ام قديمة ? فخفت واعتذرت ، وانكرت اشتغالي بالفلسفة . فادرك امير المؤمنين ما اعتراني من الحوف ، فالتفت الى ابي بكر ، واخذ يحادثه في ذلك ، ويذكر له اقوال ارسطو وافلاطون ، وغيرهما من الفلاسفة ، وما قال اهل الملة في الرد عليهم ، حتى تعجبت من علمه ، وسعة اطلاعه . وما قال يتلطف في الرد عليهم ، حتى تعجبت من علمه ، وسعة اطلاعه . وما ذال يتلطف في كلامه ، حتى هدأ روعي ، وتكلمت بما حضرني من ذلك ، وابديت رأيي » كلامه ، حتى هذأ روعي ، وتكلمت بما حضرني من ذلك ، وابديت رأيي » وقد كان لهذه المقابلة اثران كبيران في حياة ابن رشد .

الاثر الاول هو اقدامه على شرح ارسطو ، على قراءة كتبه ، والتمن فيها ، والولوج الى دقائقها وخفاياها ، وتفسيرها بضروب شتى ، ومن ثم الوصول الى فهم ارسطو اصح فهم وصل اليه العرب .

والاثر الثاني هو اعجاب أثاره في نفس الخليفة ، فاحاطه برعايته ، وعينه قاضي اشبيلية سنة ١١٦٩ .

واحسن ابن رشد الأحكام ، واحسن شرح ارسطو ايضاً ، فزاد عطف السلطان ، وعينه ، حوالي سنة ١١٧١ ، قاضياً في قرطبة ، حيث قضى قبله جده وابوه .

ويهرم ابن طفيل ، وينو. باعباء الطبابة والوزارة ، فيستدعي الحليفة ابن رشد الى مراكش ، سنة ١١٨٢ ، ليكون طبيبه وجليسه .

على أن أبن رشد لم يقم طويلًا في خدمة أبي يعقوب. وأمل مؤلف « الكليات » لم يكن بارعًا في تشخيص الامراض وعلاجها ، ولعله آثر

منصبه في وطنه ، فاعاده الحليفة الى قرطبة ، وعينه قاضي القضاة فيها .

ويموت الخليفة يوسف ، وكيلفه ابنه يعقوب المنصور (١١٨١–١١٩٨). وكان المنصور هذا محبًا للحكمة كأبيه ، فاحتفظ بابن طفيل أفي خدمته ، وابقى ابن رشد على ما كان عليه من الحظوة والمقام .

ظل المنصور راضياً عن ابن رشد ، مكرماً له ، حتى سنة ١١٩٠. وحيننذ جرى ما لم يكن في الحسبان ، وكانت محنة فيلسوفنا القاسية . ذاك انه في تلك السنة توجه المنصور الى غزو الفونس التاسع ، ملك قشتالة ، فتوقف اثناء سيره في قرطبة . ويحكي ابن ابي اصيبعة انه استدعى ابا الوليد اليه ، وقربه منه ، واحترمه احتراماً كثيراً ، مما اقلق ابن رشد ، واثار حسد الاعداء . ولم يكن قلق الفيلسوف وهماً ، فان المنصور لم يلث ان نقم علمه ، ونفاه من قرطمة بلده .

اما تعليل تلك النقمة ؛ فقد اختلف فيه الرواة . وحاصل ما ذكروه يعود الى امرين ، الى حنق في قلب المنصور ، ناتج عن جهل ابن رشد عصانعة السلطان ، والى مروق عن الدين واتهام بالزندقة .

حكى ابن ابي اصيبعة – نقلًا عن القاضي ابي مروان – ان المنصور كان يغتاظ من ابن وشد ، اذ يجوز حده ، ويخاطبه مخاطبة النظير، قائلًا له : تستمع يا اخي ا

وحكى ايضاً ان ابن رشد كان قد صنف كتاباً في الحيوان ، حيث ذكر الزرافة ، ووصفها ، وقال انه رآها عند ملك البربر ، يعني المنصور . ويضيف بان ذلك بلغ المنصور ، وصعب عليه ، فاعتذر ابن رشد بانه الما كتب « ملك البرين » ، ولكتبا تصحنت على القارئ .

ویدکر الانصاری ان من اسباب نکمة ابن رشد اختصاصه بابی یحی اخی المنصور ، والی قرطبة . وكل هذه الروايات تفترض قلة دراية عند ابن رشد ، وحرصاً مفرطاً على هيبة السلطة عند المنصور .

الم الروايات الاخرى فتعلل نكمة الفيلسوف بإتهامه في دينه .

منها رواية اولى تنسب الى حساد ابن رشد اطلاع المنصور على نص من بعض تلاخيص الفيلسوف، وفيه ، بخط يده – حاكياً عن بعض الفلاسفة – ان الزهرة احد الالهة ، وقد استدعى المنصور ابن رشد « فقال له : أخطك هذا ? فأنكر ، فقال : لعن الله كاتبه ! وام الحاضرين بلعنه ، ثم ام باخ اجه مهاناً ، وبابعاده .»

ورواية اخرى الانصاري – نقلًا عن احد تلامذة ابن رشد – تسب لفيلسوفنا جعودًا بالقرآن . ذاك ان المنجمة كانوا قد اشاعوا ان ريحًا عاتية ستهب ، وتهلك الناس ، وسئل ابن رشد رأيه ، وهل تكون تلك الريح ثانية الريح التي اهلك بها الله قوم عاد ، فانبرى « ولم يتالك ان قال : والله ، وجود قوم عاد ما كان حقاً ، فكيف سبب هلاكهم ? ا فسقط في ايدي الحاضرين ، واكبروا هذه الزلة ، التي لا تصدر الا عن صريح الكفر ».

على ان الانصاري يروي رواية اخرى شخصية ، بلهجة الواثق مما يقول . وخلاصة روايته ان اعدا، ابن رشد جمعوا نصوصاً من كتبه ، فأوَّلوها اسوأ تأويل ، واقنعوا المنصور بمخالفتها للشريعة ، « فلم يمكن، عند اجتاع الملأ، الا المدافعة عن شريعة الاسلام »، ومعاقبة ابن رشد. وهذه الرواية الاخيرة تروي، على الاقل ، الحجة الرسمية ، التي تذرعت بها السلطة المتنكيل بابن رشد . وان ذلك ثابت من نص المنشور الذي اذاعه المنصور ، ومن اقوال بعض الشعرا، في تلك المناسبة . لقد جا، في المنشور ما نصه :

« قد كان في سالب الدهر قوم خاضوا في بجور الاوهام. . . فخلَّدوا

في العالم صحفاً ٢٠٠٠ بعدها من الشريعة بعد المشرقين ٢٠٠٠ يوهمون ان العقل ميزانها، والحق برهانها. . ونشأ منهم، في هذه السمحة البيضا. ، شياطين انس يخادعون الله ، والذين آمنوا ، وما يخادعون الا انفسهم !... فلما اراد الله فضيحة عمايتهم ، وكشف غوايتهم ، وُقف لبعضهم على كتب مسطورة في الضلال . . . . ظاهرها موشّح بكتاب الله ، وباطنها مصرّح بالاعراض عن الله، . . . فانهم يوافقون الامة في ظاهرهم وزيهم ولسانهم، ويخالفونها بباطنهم وغيهم وبهتانهم . فلما وقفنا منهم على ما هو قذى في جَفَنِ الدينَ ، ونكتة سنودا. في صفحة النور المبين، فبذناهم في الله نبذ النواة ، واقصيناهم حيث 'يقصي السفها. من الغواة ، . . . ولم يكن بينهم الاقليل وبين الالجام بالسيف ٢٠٠٠ ولكنهم وقفوا بموقف الخزي والهون. ٠٠ فاحذروا ، وفقكم الله ، هذه الشرذمة على الايمان حذركم من السموم السارية في الابدان . ومن عثر له على كتاب من كتبهم فجزاؤه النار التي يها يعذّب اربابه ، والمها يكون مآل مؤلفه وقارئه ومآبه ا. . . والله تعالى يطهِّر من دنس الملحدين اصقاعكم . . . انه منعم كريم ! » وقال ابن جبير مادحاً المنصور :

بلغت ، امير المؤمنين ، مدى المنى لانك قد بلغتنا ما نؤمّل تداركت دين الله في اخذ فرقة بمنطقهم كان البلا. الموكل اثاروا على الدين الحنيفي فتنة لها نار غي في العقائد تشعل اقتهم للناس يبرأ منهم ووجه الهدى من خزيهم يتهلل وقد كان للسيف اشتياق اليهم ولكن مقام الخزي للنفس اقتل وآثرت در. الحد عنهم بشبهة لظاهر اسلام ، وحكمك اعدل اواذًا هي الزندقة سبب المحنة ، اي التظاهر بالاسلام واخفا ، ما يخالفه . وان النقمة لم تستهدف ابن رشد وحده ، بل تناولت معه اشخاصاً وان النقمة لم تستهدف ابن رشد وحده ، بل تناولت معه اشخاصاً آخرين ، كانوا يشتغلون بالفلسفة ، ويعنون بعلوم الاوائل . من هؤلا،

الاشخاص الفقيه ابو عبدالله محمد ، قاضي بجاية ، وابو جعفر الذهبي ، وابو العباس الحافظ .

واذًا لا يمكن عزو محنة ابن رشد الى حقد الخَليفة عليه ، والا لانحصرت المحنة فيه ، ولكان ذاك الحقد اقوى من ان يزول .

ان الاسباب الحقيقية تعود الى حسد اعداء ابن رشد ، والى مخالفة اراء ابن رشد حقاً لبعض عقائد الاسلام ، والى نقمة الرأي العام على الفلاسفة ، وحاجة الحليفة ، في سيره الى حرب ، الى ارضاء هذا الرأي. هو التعصب الديني كان دائمًا اكبر الحوافز الشعبية ، وهم الساسة الحكام استغلوه دائمًا او جاروه ، وما انفكوا يستغلون ويجارون

على ان المنصور اقتصد في العقاب ، فلم يعمل السيف في الرقاب . اقتصد لسبيين ذكرهما التاريخ : الاول هو موقف المتهمين موقف الحزي والهون ، والثاني اسلام ظاهر وكفر غير اكيد . ولعل هناك سبباً آخر ، اقوى من السابقين ، هو ميل الخليفة الحفي الى الحكمة واهلها .

لم يعمل المنصور السيف ، واغا اكتفى بالنفي ، فنفى ابن رشد الى اليسانه ، وهي قرية جنوبي قرطبة ، ونفى رفاقه الى موضع اخ . اما الكتب الفلسفية فحرم قراءتها ، وامر بالمحث عنها واحراقها ، الا ما كان منها في الطب والحساب والمواقيت .

نفي ابن رشد ، وتفرق تلاميذه ، وحجب عنه الناس .

ولا ريب في ان المحنة كانت قاسية . وما قواك في فقيه يقضي في الناس ، فيتهم بالكفر ، وفي فيلسوف يشرح ارسطو ، فيلعن ويشتم ؟ على ان المحنة كانت قصادة .

انه مظهر غريب من مظاهر البلاطات العربية ذاك الانقلاب السريع من رضى الى نقبة ، ومن حقد الى غفران . يأتي نديم الامير هفوة فيأس الامير بقطع رأسه ، ويعتذر النديم بنادرة ، فيكون العفو ، والحائزة السنية ا

ان المنصور لم يقبل لابن رشد عذرًا ، يوم كان في قرطبة ، وكان الحساد يثيرون العامة ، والفقها، يتألبون عليه ، لينحازوا به عن معسكر الفلسفة الى معسكر الشرع . على انه لم يعد الى مراكش ، ويتحرر من الضغط الديني الاندلسي ، حتى عاد الى سابق حبه ، واصبح العفو امرًا يسيرًا . وكان ان توسط جماعة من اشبيلية ، «شهدوا لابن رشد انه على غير ما نسب اليه ، فرضي المنصور عنه ، وعن سائر الجماعة ، وذلك في سنة خمس وتسعين وخمائة . » (ابن ابي اصبعة).

انتهت محنة ابن رشد بعد اربع سنوات ، فجا. بلاط المنصور ، وعاد الى عهد النعمة . واكنها عودة لم تطل ، فقد وافاه الاجل ، في السنة نفسها يوم الخيس التاسع من صفر (١٠٠ كانون الاول ١١٩٨) ، قبل وفاة المنصور نفسه بشهر او نحوه .

دفن ابن رشد في مراكش ، ثم نقل بعد ثلاثة اشهر الى قرطبة ، الى قبر اجداده . قال ابن عربي الذي شهد نقله : « ولما جعل التابوت الذي فيه جسده على الدابة ، جعلت تواليفه تعادله من الحانب الآخر .»

هذه ترجمة ابن رشد في احداثها الخارجية ، وفي ما رآه فيه حاسد وفقيه . واملك تود ان تعلم ما كان ينطوي عليه من نخلق ، وما رأى فيه معجب او غير ذي هوى .

لقد كان ابن رشد شريف الاصل ، «وكان ، على شرفه ، اشد الناس تواضعاً ، واخفضهم جناحاً . » ( ابن الاباد ) .

وكان ابن رشد ، على شرفه ووجاهته ، لا يأبه للباس ، او يُعنى بهندام ، بل كان « رث البزة » ، على ما يروي القاضي ابو مروان الباجي . اما ما اتصل بایمانه ، فقد رأیت ما اتهم به من زندقة ، علی ان هذه التهمة نفسها تثبت ، من ناحیة اخری ، ان ابن رشد کان کیمافظ علی الظواهر ، ویقوم بالفروض .

وان ثم نصوصاً تثبت ذلك .

قال احد تلامذته ، بعد النكبة : « ان هذا الذي ينسب اليه ما كان يظهر عليه ، ولقد كنت اراه يخرج الى الصلاة ، واثر ما ، الوضوء على قدميه . » (الانصاري).

وروى آخر عنه قوله: « اعظم ما طرأ علي في النكبة اني دخلت ، انا وولدي عبدالله ، مسجدًا بقرطبة ، وقد حانت صلاة العصر ، فثار لنا بعض سفلة العامة ، فأخرجونا منه . » (الانصادي).

يدلك هذا على تناقض اراء المعاصرين في ابن رشد ، وعلى تباين عمله وقوله ، مما جعل الانصاري يقول : « والله اعلم بما كان يسره من اعماله.»

اما جلد. ابن رشد على العمل ، فقد وصفه ابن الابار اقوى وصف ، قال : « عُني بالعلم من صغره الى كبره ، حتى حكي عنه انه لم يدع النظر ولا القراءة ، مذ عقل ، الا ليلة وفاة ابيه ، وليلة بنائه على اهله (١ وانه سود ، في ما صنف وقيد وهذب واختصر ، نحوًا من عشرة آلاف ورقة ، ومال الى علوم الاوائل ، فكانت له فيها الامامة ، دون اهل عصره . » وزاد ابن ابي اصبعة : « كان ابن رشد حسن الرأي ، ذكياً . . . قوي النفس . »

وقد كان القضاء يأخذ على ابن رشد وقتاً غير يسير ، فيوقفه عن التأليف . فهكذا كان ، في نيته ، حين انهى كتاب الكليات في الطب ان يضع كتاباً آخر في الجزئيات ، ولكنه اعتذر عن ذلك بقوله: «اناً

ا) بنی علی اهله : دخل علی زوجته .

نؤخ هذا الى وقت نكون فيه اشد فراغاً ، لعنايتنا في هذا الوقت بما يهم من غير ذلك .» (ابن ابي اصبعة).

على ان ابن رشد قد ترك لنا من المؤلفات عددًا جماً ، وكتباً ضخمة هي برهان صريح على كده المتصل ، وعلى غنى في النتاج الشاق العميق ، هو وقف على بعض العقول الشرية الممتازة ، والافراد القليلين .

ولنتحدث الآن عن هذا النتاج .

## ناكيف

لابن رشد تاليف عديدة ، بعضها شرح ، وبعضها وضع اصيل ، لقد شرح لافلاطون ، وارسطو ، واسكندر الافروديسي ، ونيقولاوس الدمشقي ، كما شرح لبطليموس وجالينوس ، كما شرح لفلاسفة العرب من الفارابي ، الى ابن سينا ، الى الغزالي ، الى ابن باجه.

وقد وضع كتباً متنوعة ، منها في المنطق ، ومنها في النفس والعقل ، ومنها في الزمان والحركة ، ومنها في الحكمة والجدل الفلسفي ، ومنها في الطب ، والفقه ، والكلام .

واليك شروحه اولًا ، ثم تآليفه الاصيلة .

## ا – الشروح

لابن رشد جوامع ، وتلاخيص ، وشروح.

في الجوامع ، يهمل النص الاصلي ، محتفظاً بموضوع الكتاب .

وفي التلاخيص ، يورد النص الاصلي بشكل اوضح ، انما يهمل منه اجزاء ، ويعرض ارا. مفسرين ، فيناقش ويرتجح .

وفي الشروح – او التفاسير – يورد النص الاصلي مستقلًا ، ثم يفسره ويعلق عليه ، مقتديًا بشرّاح القرآن .

يقرب من الجوامع ما اختصره من كتب ، او علق عليه من مسائل. اما اهم من تناول بهذه الانواع من الشروح فهم :

## ١ \_ افلاطون:

جوامع سياسة افلاطون: هو كتاب الجيهورية يختصره ابن رشد، كلانه لم يقف على ترجمة لكتب ارسطو السياسية. هذا الكتاب مفقود في العربية ، باقو في ترجمتين ، عبرية ولاتينية (١.

## ٢ \_ ادسطو:

الجوامع : جوامع الطبيعيات والالهيات.

التلاخيص : تلخيص كتاب المنطق : نشر منه الاب موريس بويج « تلخيص المقولات ».

تلخيص كتاب البرهان : الفه في اشبيلية سنة ١١٧٠ ، ومنه مخطوطات عربية ، وعبرية ، ولاتمنية .

نلخيص الطبيعيات ' اي :

الساع الطبيعي : الفه في اشبيلية سنة ١١٧٠ الساء والعالم .

الكون والفساد : منه نسخة عربية باحرف عبرية. الآثار العلوية : " " " " " " "

النفس : طبع في مصر ، ١٩٥٠ مع رسائل اخرى.

ا في هذا الكتاب رأي لابن رشد في المرأة نثبته هنا كي لا ترجمه زجاً في موضع آخر . قال ابن رشد ما تلخيصه :

تستطيع المرأة ما يستطيعه الرجل . وان قصرت عنه بعض التقصير في بعض النواحى 'كالفلسفة والحرب ' فاضا تفوقه في غيرها 'كالفناء مثلًا .

وانما هي حياتنا الاجتاعية تمنع المرأة من الظهور والنبوغ . اننا نعاملها كآلة حمل وحضانة ، فنقضي على مواهبها العظمى ، ونعطلها من الفضائل السامية ، فتعيش كالنبات عبنًا على ذوجها ، وعلى المجتمع.

نلخبص تسع مقالات من كتاب الحيوان : مفقود . نلخيص ما بعد الطبيعة : لخصه في قرطبة سنة ١١٧٤ نلخيص كتاب الاخلاق : هو كتاب الاخلاق الى نيقوماخوس ، لخصه سنة ١١٧٦

## الثمروح:

شرح كتاب القياس.

شرح كتاب البرهان .

شرح كتاب النفس .

شرح الساع الطبيعي: انهاه سنة ١١٨٦

شرح كتاب السماء والعالم : في اشبيلية سنة ١١٧١

نفسير ما بعد الطبيعة : المطبعة الكاثوليكية ، بيروت : نشره الاب بويج نشرة علمية متقنة في ثلاثة اجزاء .

فابن رشد اذًا تناول كل كتب ارسطو – ما عدا السياسية منها – جماً او تلخيصاً او شرحاً ، وقد بقيت كلها – ما عدا كتاب الحيوان – في اصلها العربي او في ترجمة عبرية او لاتينية

# ٣ \_ اسكندر الافروديسي ' شارح ارسطو :

شرح مقالته في العقل : موجود في العبرية .

# ٤ ــ نيقو لاوس الدمشقي :

تلخيص الالهيات .

# ٥ \_ بطليموس:

## ٦ \_ جالينوس:

تلخيص عدة كتب: كتاب القوى الطبيعية - كتاب العلل والاعراض - كتاب الحميات - كتاب المزاج - المقالات الخميات الادوية المفردة - كتاب الاسطفسات.

الكتب الثلاثة الاولى باقية في العربية .

## ٧ \_ الفارابي :

مقالة في ما خالف أبو نصر لارسطو في كتاب البرهان ، من ترتيبه وقوانين البراهين والحدود .

التمريف بجهة نظر ابي نصر في كتبه الموضوعة في صناعة المنطق التي بايدي الناس ، وبجهة ارسطو فيها .

## ۸ \_ ابن سینا:

الفحص عن مسائل وقعت في العلم الالهي ، في كتاب الشفاء .

الرد على ابن سينا في تقسيمه الموجودات الى ممكن على الاطلاق وممكن بذاته ' والى واجب بغيره وواجب بذاته : منه ترجمة عبرية .

شرح ارجوزة ابن سينا في الطب . باقرٍ في العربية .

## ٩ – الغزالي:

مختصر المستصفى : في الفقه .

## ١٠ \_ ابن اباجه :

شرح رسالة انصال العقل بالانسان .

ب- التآليف الاصلة

## ١ \_ في المنطق :

الضروري في المنطق : منه مخطوطات عبرية .

مقالة في المقدمة المطلقة – مقالة في المقاييس الشرطية – مقالة في القياس – مقالة في المقول على المختلفة .

## ٢ \_ في النفس والعقل:

مقالتان في علم النفس - مسألة في علم النفس.

مقالة في انصال العقل المفارق بالانسان : منها ترجمة عبرية .

مقالة في العقل : منها مخطوطة عربية .

# ٣ ــ في الزمان والحركة:

مقال عن حركة الجسم الساوي –كلام على المحرك الاول .

مقالة في الوجود السرمدي والوجود الزماني .

مسألة في الزمان .

# ٤ \_ في الحكمة والجدل الفلسفي :

مسائل في الحكمة – مسألة في ان الله يعلم الجزئيات .

خافت النهافت: المطبعة الكاثوليكية ، ١٩٣٠: من اهم كتب ابن رشد ، وهو رد على تهافت الفلاسفة للغزالي . قد تستطيع اعتبار هذا الكتاب شرحاً لكتاب الغزالي ، ولكنه شرح يتبعه نقد وجدل . الفه ابن رشد سنة ١١٨٠

## ٥ \_ في الطب:

الكليات: الفه قبل سنة ١١٦٢

مقالة في الترياق – مقالة في حميات العفن – مسألة في نوائب الحمّى .

## ٦ \_ في الفقه:

بداية المجتهد وخاية المقتصد .

# ٧\_ في الكلام:

فصل المقال في ما بين الحكمة والشريعة من الانصال : المطبعة الرحمانية ، مصر : كتاب يجاول فيه التوفيق بين الدين والفلسفة .

الكشف عن مناهج الادلة في عقائد الملة : طبع في كتاب واحد مع الكتاب السابق : عرض لعقائد العامة في ظاهر الشرع .

مقالة في ان ما يعتقده المشاو°ون ' وما يعتقده المتكلمون في كيفية وجود العالم متقارب في المعنى .

شرح عقيدة المهدي .

S

اثبتنا لك هذه اللائحة الطويلة من تآليف ابن رشد ، لترى كم كان هذا العقل جامعاً ، وكم قرأً وكتب .

ويكفيك ان تحفظ من كل ذاك انه عرف طب جالينوس، وفلك بطليموس، وفلسفة مشائي اليونان والعرب، وفقه المسلمين وكلامهم.

واهم ما تميه من كتبه : تفسير ما بعد الطبيعة لارسطو ، وشرح كتابه في النفس ، وتهافت التهافت ، وفصل المقال ، ومناهج الادلة ، وكتاب الكليات ، وكأنك وعيت زبدة ما بقي في العربية .

## فلسفنہ

لن نتعرض بتفصيل لكتاب تهافت التهافت ، كما لم نتعرض لكتاب تهافت الفلاسفة ، مرجئين ذلك الى دراسة خاصة نجمع فيها بين التهافتين .

وانًا سنتصدى لناحيتين هما اهم ما يبقى عند ابن رشد : شارح ارسطو ، وفيلسوف الوفاق بين الحكمة والشريعة .

## الشارح

القد شرح ابن رشد لحثیرین من عرب ویونان . علی انه لقب « بالشارح » ، وعرف بهذا اللقب ، لانه شرح لواحد ؛ هو ارسطو .

ان الغرب قد عني بابن رشد كشارح لارسطو ، وقد اعجب به او حمل عليه بقدر ما اعجب بارسطو او حمل على ارائه ، بل ان ابن رشد قد لافى من التحامل ما لم يلاقه ارسطو ، لما في فلسفته من تعرض للوحى والعقائد .

ولكن ما قيمة شروح ابن رشد لارسطو ?

كان ابن رشد يجهل اليونانية ، فلم يستطع تفهم النصوص الاصيلة . وقد حاول ان يتلافى هذا النقص ، فاستعان بترجمات عديدة – كها نرى في تفسيره كتاب ما بعد الطبيعة لارسطو – بل استعان بشراح ارسطو انفسهم ، كتامسطيوس والاسكندر . على ان الترجمات كانت غامضة ، لما في فهم ارسطو من صعوبة ، ولان النقلة لم يكونوا عادة فلاسفة ، فترجموا اكثر الاحيان دون ان يفهموا . اما شراح ارسطو فقد صبغوه يصبغة افلوطينية ظاهرة ، وهم بعد لم يترجموا الى العربية ترجمات اصح او

اوضح . رغم كل ذلك ، استطاع ابن رشد ، لمقابلته بين الترجمات ، واطلاعه على الشروح اليونانية ، واستيعابه لكل تآليف ارسطو ، ان يوضح غوامض ، ويستكشف لباب مذهب ، ويخطو بالفكر العربي ابعد خطوة الى فهم المعلم الاول . وان يفته فهم الفاظ عديدة ، وفهم دقائق ، وان يداخل شروحه نظريات افلوطينية ، فنحن نعلم الاسباب ، ونعذر الشارح .

وان ابن رشد اعجب اشد الاعجاب بارسطو ، ورأى ان الحق قد كل به ، فلم يتعرض له بنقد ، او ينعى عليه نظرية . ومع ذاك ، اسمع ما يقول رينان : « ان ابن رشد لم يطمح الى اكثر من ان يكون شارحاً . انما لا نخدعن بهذا التواضع الظاهر ، ان العقل البشري ضنين ابدا باستقلاله . قيَّده بنص ، يستعد حريته بتأويل هذا النص ، انه يفسد النص ، ولا يرضى التخلي عن اخص حقوقه ، حق التفكير الشخصي . » واناً زى ، في هذه المسألة ، رأى رينان .

اما اثر شروح ابن رشد فقد كان مزدوجاً .

لقد اثرت هذه الشروح في فلسفة ابن رشد الخاصة ، فاعتنق نظريات ارسطو – او ما ظنها نظريات له – وانتقد على اساسها تهافت الغزالي ، وبعض اراء ابن سينا ، بل تجاوز التأثير هذا الحد فأفسد على ابن رشد عقائد اسلامية صريحة ، ودفعه الى نظريات في الدين غريبة ، كما سترى ذلك في غير موضع من هذه الدراسة .

اما الاثر الثاني فكان ترجمة شروحه الى اللاتينية ، وما احدثته تلك الترجمات من فهم لارسطو على نحو خاص ، ومن تكوين مذهب خاص عرف بالرشدية ، وانها شروح ابن رشد هي التي ضخمت من شأنه في عين الغرب دون باقي فلاسفة العرب ، وانها هي التي جنت له الاعجاب وجنت عليه اللعن والتكفير .

# فيلسوف الوفاق

ان الذين ينكرون على فلاسفة العرب النظرة الطريفة ، والمذهب المبتكر ، لا ينكرون عليهم ابتكارًا واحدًا ، وهو محاواتهم الوفاق بين الدين والفلسفة .

والواقع ان الدين الاسلامي المتوارث اصطدم بالفكر اليوناني المنقول ، وعن هذا الاصطدام نشأت مشكلة عامة ، ومشاكل خاصة عديدة .

اما المشكلة العامة فهي مشكلة الوفاق بين العقل والوحي . واما المشاكل الخاصة فهي الوفاق بين عقائد الاسلام وتعاليم اليونان ، كلما اشترك الموضوع ، واختلف النظر .

واذًا كان اصطدام الاسلام بالفكر اليوناني اصطدامًا خصبًا ، نشأت عنه نظريات ، وتفرعت ارا، ، وكان ايضًا اصطدامًا عنيفًا ، فرق الناس ، وزرع الشقاق .

وان ابن رشد ، اخر الفلاسفة المشائين العرب ، اهم من ُعني بالجمع بين الحكمة والشريعة ، واكثر من تطرق الى المسائل الفرعية ، محددًا المؤمن عقيدته ، ناهجًا للفيلسوف سبيله ، واكبر من قام عن الحكمة مدافعًا ، وعانى من الجلها النقدة والشريد .

ان ابن رشد اول من افرد تأليفاً لبحث علاقات الحكمة بالشريعة واول من وضع كتاباً يجدد فيه ايمان العامة دون الخاصة ، واعنف من تصدى المتكلمين في الدفاع عن الفلسفة .

ان ابن رشد نشأ على الاسلام ، وقضى في الناس ، وانه اعجب بارسطو ، وتولى شرح تآليفه ، فلم يكن بد من المقابلة بين فلسفتــه وايمانه ، ومن الملاءمة بينها على نحو ما . واذًا عرضنا لارا. ابن رشد ، في هذه المسألة ، عرض لاطرف ما جا. به المشاؤون العرب ، واعمق . وانّا نبسط اولًا صلة العقل والوحي عامة ، ثم نتدرج الى المشاكل الفرعية الخاصة .

# العقل والوحي

العقل والوحي مصدرا المعرفة البشرية ، فما مدى كل منهما ، ومـــا علاقة احدهما بالاخر ؟

ما مدى العقل اولًا ?

كان المناطقة العرب يرون ان القياس في اليقين ثلاثة : العرهاني ، والحطابي .

فالقياس البرهاني يقيني المقدمات ، يقيني النتيجة ، لا ضلال فيه ، ولا ريب .

والقياس الجدلي محتمل المقدمات ، محتمل النتيجة ، يرَجعه العقل ، ولا يطه الله .

والقياس الخطابي اضعف من الجدلي ، يتطرق الشك الى مقدماته ، ولا تقوى الثقة بنتيجته ، وان صدّقه الناس فلانه الى قلوبهم احب .

الما ابن رشد قانم الخد من هذا التقسيم المنطقي أساساً لنظرية نفسانية ، فقسم الناس ثلاثة اصناف: البرهانيين ، والجدليين، والخطابيين. فالبرهانيون هم الفلاسفة ، ذوو العقول الذكية ، والادلة الصحيحة والجدليون هم المتكلمون يقربون من اليقين ولا يبلغونه . والخطابيون هم جهور الناس الغالب ، جهور الجال والفطر الناقصة .

واذا كانت العقول هكذا متفاوتة ، لم يبقَ من سبيل الى عرض الحقيقة على كل الناس، لان من الحقائق ما لا يدركها سوى الفلاسفة القليلين. واذًا كيف يستقيم الوحى ?

اليس الوحي تعليماً للجميع ? اليس الدين فرض كل الناس ? فكيف يستطيع النبي ان يعلم الحق ، ويقنع الجميع ?

اجل ان الوحي حديث الله الى كل انسان. اغلا عليك ان تدرك عايته ، لا يومي الوحي الى تعليم الحق كفاية في ذاته ، اغا يومي الى ايجاد

الفضيلة ، الى حث الارادة على عمل الحير وترك الشر .

الفضيلة غايــة الدين ، بها يستقيم الاجتماع للناس ، وعليها ينشأ الفيلسوف ويعيش (1 ، وبها تتم سعادة الاخرة .

وعليه ما كان احث على الفضيلة كان افضل في حق الناس، ولا ما كان اقرب الى الحق المطلق .

واذًا ايعلَم النبي الضلال ، ويكذب على الناس ، شرط ان يحثهم على الفضيلة ? .

ان ابن رشد ، كي يبرى. الوحي من هذه المكياڤالية ، يعود الى نظرية من سبقوه ، الى القول بان للشرع ظاهرًا وباطناً .

ان الكلام معنى اصلياً ، ومعنى مجاذياً . وان الوحي ، حين يعبر عن حقائق دقيقة ، يعمد الى الحجاز ، ويتكلم لغة الخيال ، فيبدو بمعنى ، ويخفي آخر . وان ما يبدو هو ظاهر الوحي ، وان ما خفي هو باطنه . وان قارئ الوحي ، ان كان من العامة ، اخذ المعنى على ظاهره ، واقتنع به ، وعمل الفضيلة . اما اذا كان من الخاصة ، من الفلاسفة ، فانب يرى ما في المعنى الظاهر من وهن ، فيعمد الى التأويل ، الى استنباط المعنى الحقيقي الباطن .

وهكذا يكون الوحي قد بلغ غـايته ، فخاطب جميع الناس ، واقتنع الجميع – هذا بظاهره ، وذاك بباطنه – ودفعهم جميعًا الى الفضيلة .

<sup>1) «</sup> لا سبيل الى حصول العلم الا بعد حصول الفضيلة » (خافت التهافت ص ٥١٤ )

وما عمد الوحي الى الظاهر والباطن ، الا رأفة بذوي الفطر الناقصة ، العاجزين عن ادراك الحق الخالص . لقد ضلّ من قال ان طريق الناس في علم الشريعة واحد ، ان التعليم كالغذاء : « قد يكون رأي هو سم في حق نوع من الناس ، وغذاء في حق نوع آخر ، فمن جعل الارا ، كلها ملائمة اكل نوع من انواع الناس ، بمنزلة من جعل الاشياء كلها اغذية لجيع الناس .»

ولكن أن كان الظاهر غير الباطن ، وكان الباطن هو الحق ، الا يصبح دين العامة وهماً وضلالًا ?

ان الاستنتاج صحيح ، ولكن ما الحيلة ? لا فضيلة دون اقتناع عقلي ، فاذا استحال على العامة ادراك بعض الحقائق العسيرة ، والاقتناع بها ، فليكن اقتناعهم بالاوهام ، والا فاتت الفضيلة ، وفسد الاجتاع ، وضاعت السعادة ، وضاعت الفلسفة نفسها .

ان الفضيلة فرض الجميع ، فعلى الشارع حث الناس عليها بالوسائل الناجعة الملائمة .

اما ألحق ففرض الفلاسفة وحدهم ، لا يشاركهم فيه الباقون الا في السهل السير .

ويصل الفلاسفة الى حقيقة الوحي باللجو. الى التأويل .

يصل الفيلسوف الى الحقيقة بالنطر العقلي ، فان خالف نص الشرع حقيقته النظرية ، ادرك ان لذلك الظاهر باطناً ، فناص عليه والفاه . ان النظر العقلي حق ، والشرع حق ، والحق لا يضاد الحق .

على أن الفيلسوف مازم بكتمان تأويله على من لا يطيقه . أن الشرع ، لحكمة ، حجب الباطن ، وأنه البوح بالتأويل قد القي الشقاق

١) خافت الترافت : ص ٢٥٧

في الاسلام ، وعدد الفرق . أن العامة ، أذا أفسد عليهم التأويل ظاهر الشرع ، أعرضوا عن الظاهر ، ولم يدركوا الباطن ، فضلوا وكفروا . لهذا كل بوح بالتأويل لمن لا يطيقونه كفر من صاحبه .

على الفيلسوف ان يكون سرًا دفينًا ، فلا يبوح بمـــ ا يرى ، ولا يستهين بما عليه نشأ ، ولا يصرح في مبادئ الشرع بشك .

ومادئ الشرع هذه ، او مبادئ العمل ، هي : وجود الله ، ووجوب الله على الفضلة ، وحقيقة المعجزة ، ووجود الجزاء الاخروي . ويرى ابن رشد ان هذه المبادئ تؤخذ تقليدا ، ولا يجوز الشك فيها ، او البحث عنها . وبرهانه على ذلك بسيط : لا سبيل الى حصول العلم بهذه المبادئ الا بعد حصول الفضيلة ، ولا تحصل الفضيلة الا مع الايمان بهذه المبادئ . اما الفيلسوف الذي آمن بها اولا تقليدًا ، فحصل الفضيلة ، واصح قادرًا على تحصيل العلم ، وعلى البحث في هذه المبادئ ، ففرضه ، كما قدمنا ، الا يصرح عا يرى ، او يبدي في هذه الامور ربباً .

3

رأينا تفاوت العقول البشرية ، ورأينا كيف ان الوحي راعي هذا التفاوت ، فتحدث حديثاً مزدوج المعنى ، كي يقتنع به الجميع ، ويعملوا باوامره ونواهيه .

واكن ما موقف الشرع من ادراكات العقل الخاصة، ما موقفه من الفلسفة ?

ان المتكلمين قاوموا الفلسفة بعنف ، فاضطهدوا اهلها ، وكفروا المشتغلين بها ، ودعوا المؤمنين الى نبذها . وقد كان الغزالي أعنف من هاجم الفلاسفة مكفرًا ومبدءًا . وان ابن رشد سيعاني نفس المحنة ، ويلقى نفس الاضطهاد ، وانه اذ حاول الوفاق بينها كان يرمي الى تبرير نفسه اولًا ، والى اقناع المؤمنين بصلاح الغقل ، ودرس الفلسفة .

لقد ذهب ابن رشد الى ان الشرع نفسه يأمر بدرس الفلسفة .

ذاك أن الشرع يدءو الى معرفة المخلوقات للاستدلال بها على صانعها . ولكن الا يفترض الاستدلال الصحيح معرفة المنطق ? أليست معرفة المخلوقات هي الفلسفة نفسها ? وأذا الشرع نفسه يدءو الى درس المنطق والفلسفة !

ثم ان ابن رشد يعتقد بتطور العلم ، وببط العقل في تكوين معارفه ، فيرى الا يتادى المؤمن في الحاقة والغرور ، ويقدم على خلق الفلسفة دفعة واحدة ، بل ان يعمد الى القدما ، فيأخذ عنهم ما انتجوا ، نابذًا ضلالهم ، محتفظاً بما ادركوه من الحق .

اما ان كان قد ضل بعض المشتغلين بالفلسفة ، او كفروا ، فليس ذلك لان الفلسفة تضلّل وتكفر ، بل لنقص في قرائحهم ، او لوهن في فضيلتهم او لانهم حرموا المعلم الرشيد .

وكيف يجرّم الشرع الفلسفة ، ولا يدرك سوى الفيلسوف حقيقة الشرع الباطنة ?

ان الشرع يأمر بدرس الفلسفة ، وان الفلسفة تهدي الى فهم الشرع، وان « الحكمة هي صاحبة الشريعة ، والاخت الرضيعة » .

هذه هي المبادئ العامة في العقل والوحي ، وكيفية التوفيق بينها . اما المشاكل الفرعية الخاصة ، التي حاول فيها ابن رشد التوفيق بين العقل والإيمان ، فسائل ادق وأعسر ، سنعرض لها في الجزء الثاني .

# مختارات

# تبت في هذا الجزء:

- أ نصاً من نفسير ما بعد الطبيعة : اثبت الاوليات .
- ٣ً كتاب فصل المقال كاملًا . عناوين هذا الكتاب من وضعنا .
- م مقاطع من تفسير ما بعد الطبيعة · وخافت التهافت : سلطان التقليد فضل
  - القدماء الوحي .

## اثبت الاوليات

## او مبدأ عدم التناقض

نثبت في ما يلي نصًّا لارسطو 'كما نقله المترجمون ' وفسّره ابن رشد .

ان ارسطو يحدد في هذا النص ما هو اثبت الاوليّات العقلية ' وما هي شروطه . ويمكن عرض فكرة ارسطو على هذا الشكل :

- اثبت الاوليّات هو:
- ١ ما لا يمكن الانخداع فيه ' لان الناس 'يخدعون في ما ايس ثابتًا معروفًا .
- ٣ ما ليس مشروطًا ، اي ما لا يفترض معرفة سابقة ، بل هو معروف بذاته ،
  دون استنتاج ، والا لما كان أعرف الاوليات .
  - ولكن ما هذا الاول? هو هذا :
- « لا يمكن اثبات محمول ونقيضه لشيم واحد ، في وقت واحد ، ومن أجهة واحدة » .
  - وهذا الاول يحقق الشرطين السابقين ، اي :
- ١ لا يمكن الانحداع فيه : لانه لا يقدر احد أن يعتقد الشيء الواحد موجودًا
  معدومًا ، والا لرأى في وقت واحد رأيين ضدّين .
  - ٣ ليس مشروطًا : لانه اعرف كل معلوم .
- واليك الآن ترجمتين ، احداها اصيلة ، والثانية ترجمناها نحن ، يتبها تفسير ابن رشد :

## ترجمة فشرها ابن رشد

والاول بالحقيقة الذي هو اثبت من سائر الاوائل ، هو الذي ليس يمكن فيه انخداع . لانه باضطرار ينبغي ان يمكون هذا الاول واضحاً جدًا معروفاً ، فان جميع الناس يخدعون في الشيء الذي لا يعرفونه .

وينبغي الذي عنده معرفة شي. من الهويات ان يعلم الاول على الحقيقة بغير ابافوسيس (Hypothèse) كان هذا الاول ليس له ابافوسيس عبل باضطرار ينبغي ان يعترف به الذي عنده معرفة بالهوية كان ذلك يازمه بإضطرار.

فعلوم ان الاول بالحقيقة ، الثابت اكثر من سائر الاوائل ، هو ما وصفنا . وسنخبر ما هذا الاول

عن قليل .

ولكن ينبغي لنا ان غيز اولًا انه لا يمكن ان يكون شي. واحد في شيئين معاً ، بكل جهنة – وسائر الاشيا. التي تشبه هذه فتكون مميزة لحاجتنا اليها في المسائل المنطقينة .

فهذا هو الاول ، الاثبت من جميع

#### ترجمتنا

#### واثدت

جميع الاوليّات ما لا يمكن فيه الانخداع . ولا يكون كذاك الا اذا كان اعرفها ، لأن الناس لا 'يخدعون الّا في ما لا بعرفون .

ولكن ما هذا الاو**ل ?** هذا ما سوف نقوله اك .

هو هذا: لا يمكن اثبات محول ونقيضه لشي، واحد، في وقت واحد، ومن جهة واحدة – مع كل ما قد نزيده على هذه الصيغة من ايضاحات دفعاً الهشاحنات الجدلية.

هذا هو اذًا اثبت جميع

## ترجمة فسترها ابن رشد

الاوائل ، فان فيه التمييز الذي قد قيل ، لانه لا يقدر احد من الناس ان يظن ان الاثبات والنفي شي، واحد ، مثل ما ظن بعض الناس ان ابروقليطس يقول بهذا القول ، لانه ليس بمضطر ان يكون ما قال قائل ، يظن به أنه هو الحق باضطرار ،

فانه ان امكن ذلك ، امكن ان تكون الاضداد في شي، واحد، ولذلك ينبغي لنا ان غيز اولا في هذه المقدمة ايضاً ما لنا عادة ان غيزه ، فانه ان كانت الانطيفاسيس ، التي هي النقيض، يقابل بعضها بعضاً ، فعلوم انه لا يمكن ان يظن ان الاثبات والنفي معاً ، لانه يزم الذي يخطئ همذا الحطأ ان يوى ان الضدية معاً ، ولذلك جميع الذين يستعملون البرهان ينتهون الى هذا الرأي الاقصى ، لان همذا الرأي يتقدم سائر جميع الآراء العامية المشتركة بالطباع .

#### ترجمتنا

الاوليَّات ، لانه يوافق تحديدنا له . ذاك انه لا يقدر احد ان يعتقد الشي. الواحد موجودًا معدوماً – وان يكن قال بذلك هرقليطس ، لان القائل لا يعتقد ضرورة ما يقول.

واغا اذا استحال حمل الضدين معاً على الموضوع الواحد (افترض ايضاً زيادة الايضاحات العادية على هذه المقدمة) (ا، واذا كان الضدان هما النقيضان، فواضح انه لا يقدر احد ان يعتقد الشي، الواحد موجوداً هذا الخطاء ، يرى في وقت هذا الخطاء ، يرى في وقت واحد رأيين ضدين ، ولذلك كل من قام بهرهنة ، فاغا ينتهي الى هذا الاول ، لانه يطبيعته يتقدم سائر الاوليات.

ان الايضاحات التي يشير اليها في هذه الجملة الاعتراضية ، وفي جملة اعتراضية سابقة ، هي على ما يظهر تحاديد منطقية حول الضد (contraire) والنقيض (contradictoire) ، وما اشبه ، تزيد صيغة التعبير عن اثبت الاوليات وضوحًا وقوة .

#### القسر

... ثم قال : «والاول بالحقيقة الذي هو اثبت من سائر الاوائل هو الذي ليس يمكن فيه انخداع » – يريد : وينبغي ان يعرف ان الاول من هذه الاوائل ، الذي هو اعرف من جميعها بما هي معروفة بنفسها ، هو معروف بنفسه . وهذا الاول هو الذي ليس يمكن فيه انخداع ولا غلط اصلاً . وهذا الذي قاله بين بنفسه ، فانه كما انه يجب على صاحب هذا العلم (ا أن ينسب كل جنس من اجناس الموجودات الى الاول في ذلك الجنس ، وان يعرف ما هو الاول ، كذلك يجب عليه ، اذا نظر في المقدمات الاول ، ان يعرف الاول منها ، الذي هو سبب التصديق في جميعها ، وان ينسب جميع ما في ذلك الجنس الى ذلك الاول .

ولما قال ان الاول في المبادئ هو الذِي ليس يمكن فيه انخداع ،

اتى بالسبب في ذلك،

فقال : « لانه باضطرار ينبغي ان يكون هذا الاول واضحاً بيناً جداً معروفاً ، فان جميع الناس يخدعون في الشيء الذي لا يعرفونه . ٣- يربد : واغا رسمنا الاول في المعرفة بانه الذي ليس يمكن فيه انخداع ، اصلا ، لانه باضطرار ان يكون هذا الاول واضحاً لنا ، بينا اكثر من ساثر الاشياء . وما هذا شأنه ، فليس يمكن فيه انخداع لان الانخداع اغا يعرض للناس في الشيء الذي لا يعرفونه ، او لا تكون معرفته واضحة جداً .

ثم قال : « وينبغي للذي عنده معرفة شيء من الهويات ان يعلم الاول على الحقيقة بغير ابافوسيس ، لان هذا الاول ليس له ابافوسيس »—

علم الفلسفة .

يريد: وينبغي للذي يعرف [. . . ] الاول<sup>١١</sup> على الحقيقة من قبـل انه ليس له نقيض ، فان الاول نقيضه كاذب .

ثم قال : « بل باضطرار ينبغي ان يعترف به الذي عنده معرفة الهوية ، لان ذلك يازمه باضطرار . » – يريد : لانه من قبله حصلت له معرفة الهويات ، وبالجملة كل من عنده علم ، او يزعم ان عنده علماً ، فانه يازمه ان يعترف بهذا المبدأ .

ثم قال : « فعلوم ان الاول بالحقيقة ، الثابت اكثر من سائر الاوائل، هو ما وصفنا ، وسنخبر ما هو الاول عن قليل . » - يربد : واذ قد تقرر هذا ، فعلوم ان الاول بالحقيقة الذي هو اكثر صدقاً من سائر الاشياء ، فينبغي ان يكون بالوصف الذي ذكرنا ، يمني الا يكون بما يمكن ان يبين بغيره ، وان يكون وضوحه في الغاية ، حتى لا يمكن ان يعرض فيه انخداع ، وان يكون غيره يبين به . وسنبين اي مبدأ هو يهذه الصفة .

ثم قال : « ولكن ينبغي ان غيّر اولًا انه لا يكن ان يكون شي. واحد في شيئين معاً ، بكل جهة . وسائر الاشياء التي تشبه هذه فتكون ميزة لحاجتنا . ٣ ـ بريد : « واذ قد تقرر ان صاحب هذا العلم ينظر في اوائل المعرفة ، من طريق انه يجب عليه اولًا ان يعددها على انها معروفة بانفسها ، فاول شي. ينبغي للناظر في ذلك ان يميز الاول الذي لا يمكن لانسان ان ينظر دون ان يعترف به القائل انه لا يمكن ان يوجد شيئان متقابلان معاً ، في زمن واحد ، من كل جهة ، وانما شرط من جهتين ، مثل البنوة والابوة ، والكبير والصغير ، فانه قد يمكن ان من جهتين ، مثل البنوة والابوة ، والكبير والصغير ، فانه قد يمكن ان

١) يبدو النص ناقصاً ، وتمبر النقاط عن هذا النقص المفترض ، وهي غير موجودة في المخطوطات .

يكون شي. واجد بعينه كبيرًا وصغيرًا بالاضافة الى شيئين . وقوله : « وسائر الاشياء التي تشبه هذه » — بريد : وسائر الاوائل التي تشبه في المعرفة هذا الاول ، مثل ان الالفاظ لها دلالات محدودة ، وان الحدود هي امور ضرورية .

ثم قال : « فهذا هو الاول الذي هو اثبت من جميع الاوائل ، فان فيه التميز الذي قد قيل . » — بريد : والقول بان المتقابلين لا يجتمعان معاً في شي. واحد ، من جهة واحدة ، هو الاول الذي هو اعرف من سائر الاوائل ، فان هذا هو الذي تنطبق عليه الاوصاف التي بان انها اوصاف الاول ، اعني من كونه اوضح من كل مقدمة ، وانه لا ينخدع فيه احد، وان كل ما يبين فاغا يتبين بهذه المقدمة ، لان كل برهان اغا يكون برهاناً بتسلم هذه المقدمة .

ثم قال : « لانه لا يقدر احد من الناس ان يظن ان الاتبات والنفي شي. واحد ، مثل ما ظن بعض الناس ان ابروقليطس يقول بهذا القول .»— يربد : وانما قلنا ان هذا الاول هو الاول الذي وصفناه ، لانه لا يمكن احدًا ان ينخدع في هذا الاول ، اعني في ان النفي والاتبات هما شي، واحد بعينه ، مثل ما حكى عن ابروقليطس انه كان يرى هذا الرأي .

ثم قال : « لانه ليس بمضطر ان يكون ما قال قائل يظن به انه الحق .» – بريد : وليس ما يقوله هذا الرجل حقاً ، ولا واجباً ان يكون، لانه ليس كل من يرى رأياً في شيء ما ، او يظن به ظناً ، يجب ان يكون ما ظن حقاً حتى يكون الناس يصدقون في المتناقضين بالمتناقضين معاً .

ثم قال : « فانه ان امكن ذلك ، امكن ان تكون الاضداد في شي. واحد .» وهذا الذي قاله بيّن ، فانه ان كان اذا اعتقد انسان في شيء ما انه موجب ، واعتقد آخر انه منفي ، وكان كلا الاعتقادين

صادقاً ، وجد الايجاب والنفي معاً ، في شي. واحد بعينه .

ثم قال : ولذلك ينبغي لذا ان غير أولًا في هذه المقدمة ما جرت لذا العادة ان غيزه ، فانه ان كان الانطيفاسيس التي هي النقيضان يقابل بعضها بعضاً ، فعلوم انه لا يمكن احدًا ان يظن ان النفي والاثبات مماً . » — يربد : ولذلك ما ينبغي لنا ان نقول في نصرة هذه المقدمة القائلة ان الاثبات والنفي لا يجتمعان معاً ، على ما جرت عادتنا ان نقول في نصرتها مع هؤلا. القوم الذين لا يعترفون بها ، اذ كان من المعلوم بنفسه ان النفي والاثبات لا يمكن ان يجتمعا في شي، واحد معاً .

ثم قال : « لانه يلزم الذي يخطئ هذا الخطأ ان يرى ان الضدين معاً .» – يريد : واول ما يلزم من يخطئ هذا الحطأ ان يعتقد ان الضدين يوجدان معاً في شيء واحد بالفعل ، فيكون الشيء حارًا باردًا معاً ، ومعدوماً وموجودًا ، وذلك مستحيل .

غ قال: «ولذلك جميع الذين يستعملون البرهان ، ينتهون الى هذا الرأي الاقصى ، لان هذا الرأي يتقدم سائر جميع الآرا. المشتركة بالطباع . » – بريد: ويشهد لصحة هذا الاعتقاد ان كل من يستعمل البرهان ، وبالجملة القياس ، فلا بد ان يضع هذا الرأي ، اعني ان النقيضين لا يجتمعان ، والا لم يمكن ان يكون برهان على شي. ولا قياس ، ولذلك كان هذا الرأي مقدماً على سائر الآراء ، وكان هذا الرأي هو الرأي المشترك بالطبع للجميع ، فانه لا تصح مقاولة ولا مناظرة الا به .

( من المقالة الرابعة المرسوم عليها حرف الحيم مما بعد الطبيعة )

# فصل المقال

في ما بين الحسكم. والشريع من الانصال

## الشرع والفلسف

أما بعد حمد الله بجبيع محامده ، والصلاة على محمد عبده المطهّر المصطفى ورسوله ، فان ألغرض من هذا القول أن نفحص، على جهة النظر الشرعى ﴾ هل النظر في الفلسفة رءلوم المنطق مباح بالشرع، أم محظور، أم مأمور به إما على جهة الندب و إما على جهة الوجوب ، فنقول : إن كان فعل الفلسفة ليس شيئاً أَكثر من النظر في الموجودات ، واعتبارها من جهة دلالتها على الصانع ، أعني من جهة ما هي مصنوعات – فان الموجودات انما تدل على الصانع لمعرفة صنعتها ، وإنه كلما كانت المعرفة بصنعتها أتم ، كانت المعرفة بالصانع أتم – وكان الثمرع قد ندب الي اعتبار الموجودات ، وحث على ذلكَ ، فبيّن أن ما يدل عليه هذا الاسم إما واجب بالشرع ، وإما مندوب اليه . فأما ان الشرع دعا الى اعتبار الموجودات بالعقل ، وتطلّب معرفتها به ، فذلك بيّن في غير ما آية من كتاب الله تبارك وتعالى ، مثل قوله : « فاعتبرُوا يا أولي الأبصار. » وهذا نصَّ على وجوب استعال القياس العقلي ، او العِقلي والشرعي معاً . ومثل قوله تعالى : « أوَلَم ينظروا في ملكوت السموات والارض ، وما خلق اللهُ من شي. ? » وهـــذا نص بالحث على النظر في جميع الموجودات .

واعلم أن بمن خصّه تعالى بهذا العلم وشرفه ابراهيم عليه السلام ، فقال تعالى : « وكذلك نوي ابراهيم ملكوت السوات والارض . . .» (الآبة) ، وقال تعالى : « أفلا ينظرون الى الابل كيف خلقت ، والى السها. كيف رفعت ؟ وقال : « ويتفكرون في خلق السوات والارض .» الما غير ذلك من الآيات التي لا تحصى كثرة .

واذ تقرر أن الشرع قد أُوجِب النظر بالعقل في الموجودات واعتبارها ، وكان الاعتبار ليس شيئاً أكثر من استنباط المجهول من المعلوم واستخراجه منه ، وهذا هو القياس أو بالقياس ، فواجب أن نجعل نظرنا في الموجودات بالقياس العقلي .وبيّن أن هذا النحو من النظر، الذي دعا اليه الشرع وحث عليه ، هو أَتَّمَ أنواع النظر بأتم أنواع القياس ، وهو المستَّى برهاناً . واذا كان الشرع قدحث على معرفة الله تعالى وموجوداته بالبرهان ، كان من الافضل او الامر الضروري لمن أراد أن يعلم الله تبارك وتعالى وسائر الموجودات بالبرهان،أن يتقدم أولًا فيعلم أنواع البراهين وشروطها، موباذا يخالف القياس البرهاني القياس الجدلي والقياس الخطابي والقياس المغالطي. وكان لا يمكن ذلك ، دون أن يتقدم فيعرف قبل ذلك ما هو القباس المطلق ، وكم أنواءه ، وما منها قياس وما منها ليس بقياس ، وذلك لا يمكن أيضاً أو يتقدم فيعرف قبل ذلك أجزاء القياس التي منها تقومت ، أعنى المقدمات وأنواعها . فقد يجب على المؤمن بالشرع ، الممتثل أمره بالنظر في الموجودات ، أن يتقدم ، قبل النظر ، فيعرف هذه الاشياء التي تتنزل من النظر منزلة الآلات من العمل . فانه كما أن الفقيه يستنبط من الامر بالتفقه في الأحكام وجوب معرفة المقاييس الفقهية على أنواعها ، وما منها قياس ومـا منها ليس بقياس ، كذلك يجب على العارف أن يستنبط من الامر بالنظر في الموجودات وجوبَ معرفة القياس العقلي وأنواعه ، بل هو أحرى بذلك ، لانه اذا كان الفقيه يستنبط من قوله تعالى : فاعتُهروايا أولى الابصار وجوبَ معرفة القباس الفقهي ، فبالحريّ أن يستنبط من ذلك العارف بالله وجوبَ معرفة القياس العقلي . وايس لقائل أن يقول أن هذا النوع من النظر في القياس العقلي بدعةً ، إذ لم يكن في الصدر الأول، فان النظر أيضاً في القياس الفقهى وأنواعه هو شيء استنبط بعد الصدر الاول ، وليس يرى أنه بدعة .

فَحَذَلَكَ يَجِبِ ان نعتقد في النظر في القياس العقلي . ولهذا سبب ليس هو موضع ذكره ، بل أكثر أصحاب هذه الملة مثبتون القياس العقلي ، الا طائفة من الحشوية قليلة ، وهم محجوجون بالنصوص .

# لنأخذ عن القدماء

واذ تقرر أنه يجب بالشرع النظر في القياس العقلي وأنواعه ، كما يجب النظر في القياس الفقهي ، فبين ، ان كان لم يتقدم احد من قبلنا بفَحص عن القياس العقلي وأنواعه ، انه يجب علينا أن نبتدئ بالفحص عنه ، وأن يستعين في ذلك المتأخر بالمتقدم حتى تكمل المعرفة به . فانه عسير ، أو غير ممكن ، أن يقف واحد من النَّاس ، من تِلقائه وابتداء ، على جميع ما يحتاج اليه من ذلك ، كما انه عسير أن يستنبط واحد جميع ما يحتاج اليه من معرفة انواع القياس الفقهي ، بل معرفة القياس العقلي أحرى بذلك . وان كان غيرنا قد فحص عن ذلك ، فبيّن انه يجب علمنا أن نستمين على ما نحن بسبيله بما قاله من تقدمنا في ذلك، وسوا. كان ذلك الغير مشاركاً لنا أو غير مشارك في الملة ، فان الآلة التي تصح بها التزكية ليس يعتبر في صحة التزكية بها كونها آلة لمشارك لنا في الملة ، أو غير مشارك ، اذا كانت فيها شروط الصحة . وأعنى بغير المشارك من نظر في هذه الأشياء من القدماء ، قبل ملة الاسلام. واذا كان الامر هكذا ، وكان كل ما 'يحتاج اليه من النظر في أمر المقاييس العقلية قد فحص عنه القدماء أتم فحص، فقد ينبغي أن نضرب بأيدينا الى كتبهم ، فننظر فيما قالوه من ذلك ، فان كان كله صواباً قبلناه منهم ، وان كان فيه ما ليس بصواب نتِّهنا عليه .

فاذا فرغنا من هذا الجنس من النظر ، وحصلت عندنا الآلات

التي بها نقدر على الاعتبار في الموجودات ، ودلالة الصنعة فيها – فان من لا يعرف الصنعة لا يعرف المصنوع ، ومن لا يعرف المصنوع لا يعرف الصانع – فقد يجب أن نشرع في الفحص عن الموجودات ، على الترتيب والنحو الذي استفدناه من صناعة المعرفة بالمقاييس البرهانية . وبيّن أيضاً أن هذا الغرض اغما يتم لنا في الموجودات بتداول الفحص عنها واحدًا بعد واحد ، وان يستعين في ذلك المتأخر بالمتقدم ، على مثال ما عرض في علوم التعالم <sup>(1</sup>. فانه لو فرْضنا صناعة الهندسة،في وقتنا هذا ، مع ومة ، وكذاك صناعة علَم الهيئة ، ورام انسان واحد ، من تلقاء نفسه ، أن يدرك مقادير الاجرام السماوية ، وأشكالها ، وأبعاد بعضها عن بعض ، لما أمكنه ذلك ، مثل ان يعرف قدر الشمس من الارض ، وغير ذلك من مقادير الكواكب، ولو كان أذكى الناس طبعاً ، إلا بوحى أو شي. يشبه الوحي . بل لو قيل له إن الشمس أعظم من الارض بنحو مائة وخمسين ضعفاً أو ستين ، لعدّ هذا القول جِنوناً من قائله ، وهذا شي. قد قام عليه البرهان في علم الهيئة قياماً لا يشك فيه من هو من أصحاب ذلك العلم . واما الذي أحوج ، في هذا ، الى التمثيل بصناعة التعاليم ، فهذه صناعة أصول الفقهِ ، والفقه نفسه ، لم يحمل النظر فيها إلا في زمن طویل ولو رام إنسان اليوم ، من تلقاء نفسه ، أن يقف على مجميع الحجم ، التي استنبطها النظار من أهل المذاهب ، في مسائل الحلاف التي وقعت المناظرة فيها بينهم في معظم بلاد الاسلام ، ما عدا المغرب ، لكان أهلًا أن يضحك منه، لكون ذلك ممتنعًا مع وجود ذلك مفروغًا منه وهذا أمر بيّن بنفسه ، ليس في الصنائع العلمية فقط بل والعملية ، فانه ليس منها صناعة يقدر أن ينشئها واحد بعينه ، فكيف بصناعة الصنائع ، وهي الحكمة ?

<sup>1)</sup> هي العاوم الرياضية

وإذا كان هذا هكذا ، فقد يجب علمنا ، أن ألفينا لمن تقدمنا من الامم السالفة نظرًا في الموجودات واعتبارًا لها مجسب مــا اقتضته شرائط البرهان أن ننظر في الذي قالوه من ذلك وما أثبتوه في كتبهم فا کان منها موافقاً للحق قماناه منهم ، وسررنا به ، وشکرناهم علمه وما كان منها غير موافق للحق نبهنا عليه ، وحذرنا منه ، وعذرناهم . فقد تبين من هذا أن النظر في كتب القدما. واجب بالشرع ، إذ كان مغزاهم في كتبهم ومقصدهم هو المقصد الذي حثَّنا الشرع عليه`، وأن من نهى عن النظر فيها من كان أهلًا للنظر فيها – وهو الذي جمع أمرين : أحدهما ذكا. الفطرة ، والثاني العدالة الشرعية والفضيلة الخلقية – فقد صدّ الناس عن الباب الذي دعا الشرع منه الناس إلى معرفة الله ، وهو باب النظر المؤدى الى معرفته حق المعرفة. وذلك غاية الجهل والبعد عن الله تعالى . وليس يازم من أنه ، ان غوى غاو بالنظر فيها ، وزلَّ زال ، إما من قبل نقص فطرته ، وإما من قبل سو. ترتيب نظره فيها ، أو من قبل غلبة شهواته عليه ، أو انه لم يجد معلمًا يرشده الى فهم ما فيها ، او من قبل اجتماع هذه الاسباب فيه ، او أكثر من واحد منها ، أن نمنعها عن الذي هو اهل للنظر فيها ، فان هذا النحو من الضرر ، الداخل من قبلها ، هو شي، لحقها بالعرض ، لا بالذات. والمس يجب فبما كان نافعاً بطماءه وذاته ان يترك ، لمكان مضرة موجودة فيه بالعرض . ولذلك قال ، عليه الصلاة والسلام ، للذي أمره بسقى العسل اخاه لاسهال كان فيه ، فتزايد الاسهال به لما سقاه العسل، وشكا ذلك اليه : صدق الله وكذب بطن أخيك ا بل نقول : ان مثل من منع النظر في كتب الحكمة من هو أهل لها ، من أجل أن قومًا من اراذل الناس قد يظن بهم انهم ضلّوا ، من قبل نظرهم فيها ، مثلُ من منع العطشان شرب الماء البارد العذب حتى مات ، لان قومًا شرقوا به فماتوا . فان الموت عن الما، بالشرق أمر عارض ، وعن العطش ذاتي وضروري . وهذا الذي عرض لهذه الصناعة هو شي، عارض لسائر الصنائع ، فكم من فقيه كان الفقه سبباً لقلة تورعه، وخوضه في الدنيا، بل أكثر الفقها. هكذا نجدهم ، وصناعتهم الما تقتضي ، بالذات، الفضيلة العملية. فاذًا لا يبعد ان يعرض في الصناعة ، التي تقتضي الفضيلة العملية ، ما عرض في الصناعة العملية

#### الشرع والبرهاده : الظاهر والباطن

واذا تقرر هذا كله ، وكنا نعتقد ، معشر المسلمين ، أن شريعتنا هذه الالهية حق ، وانها التي نبهت على هذه السعادة ، ودعت اليها – التي هي المعرفة بالله جل وعز ، وبمخلوقاته – وان ذلك متقرر ، عند كل مسلم ، من الطريق الذي اقتضته جبلته وطبيعته من التصديق ، وذلك أن طباع الناس متفاضلة في التصديق ، فمنهم من يصدق بالبرهان ، ومنهم. من يصدق بالاقاويل الجدلية تصديق صاحب البرهان ، أذ ليس في طباعه أكثر من ذلك ، ومنهم من يصدق بالاقاويل الخطابية كتصديق صاحب البرهان بالاقاويل البرهانية ، وذلك انه لما كانت شريعتنا هذه الالهية قد دعت الناس من هذه الطرق الثلاث ، عم التصديق بها كل انسان ، الَّا من يجِعدها عنادًا بلسانه ، أو لم تتقرر عنده طرق الدعاء فيها الى الله تعالى ، لاغفاله ذلك من نفسه ، ولذلك نُخص ، عليه الصلاة والسلام، بالبعث الى الاحمر والاسود ، أمنى لتضمن شريعته طرق الدعا. الى الله تعالى ، وذلك صريح في قوله تعالى :« ادعُ الى سبيل ربك بالحكمة ، والموعظة الحسنة ، وجادلهم بالتي هي أحسن»، واذا كانت هذه الشرائع حقاً ، وداعية الى النظر المؤدي الى معرفة الحق ، فانا معشر المسامين نعلم على القطع انه لا يؤدي النظر البرهاني الى مخالفة ما ورد به الشرع،

فان الحق لا يضاد الحق ، بل يوافقه ويشهد له .

واذا كان هذا هكذا،فان أدّى النظر البرهاني الي نحو ما من المعرفة بموجود ما، فلا يخلو ذلك الموجود أن يكون قد ُسكت عنه في الشرع، أو عُرَّف به . فإن كان ما سكت عنه ، فلا تعارض هناك ، وهو عنزلة ما سكت عنه من الاحكام ، فاستنبطها الفقيه بالقياس الشرعي . وان كانت الشريعة نطقت به ، فلا يخلو ظاهر النطق أن يكون موافقاً لما أدى المه البرهان فمه ، أو خالفًا . فان كان موافقًا ، فلا قول هناك . وان كان مخالفاً ، طُلب هناك تأويله . ومعنى التأويل هو إخراج دلالة اللفظ من الدلالة المجازية الى الدلالة الحقيقية ، من غير أن يخلُّ في ذلك بعادة لسان العرب في التجوز ، من تسمية الشي، بشبيهه أو سبيه أو لاحقه ، او مقارنه ، او غير ذلك من الاشياء التي عودت في تعريف اصناف الكلام المجازي.واذا كان الفقيه يغمل هذا في كثير من الاحكام. الشرعية ، فكم بالحري أن يفعل ذلك صاحب العلم بالبرهان. فأن الفقيه انما عنده قياس ظُني ، والعارف عنده قياس يقيني . ونحن نقطع قطعــــأ أن كل ما أدى الله البرهان ، وخالفه ظاهر الشرع ، ان ذلك الظاهر يقبل التأويل على قانون التأويل العربي . وهذه القضية لا يشك فيها مسلم ، ولا يرتاب بها مؤمن. وما اعظم ازدياد البقين بها عند من زاول هذا المعنى وجربه ، وقصد هذا المقصد من الجمع بين المعقول والمنقول . بل نقول انه ما من منطوق به ، في الشرع ، مخالف بظاهره لما أدى اليه الِعِرهان ، الا اذا اعتبر الشرع وتصفحت ساثر أُجزائه ، وجد في أنفاظ الشرع ما يشهد بظاهره لذلك التأويل ، أو يقارب ان يشهد . ولهذا المعنى اجمع المسلمون على انه ليس يجب ان تحمل الفاظ الشرع كلها على ظاهرها ، ولا أن تخرج كلها من ظاهرها بالتأويل . واختلفوا في المؤول منها من غير المؤول ، فالاشعريون مثلًا يتأولون آية الاستوا. ،

وحديث النزول ، والجنابلة نحمل ذلك على ظاهره ، والسبب في ورود الشرع فيه الظاهر والباطن هو اختلاف فطر الناس ، وتبابن قرائحهم في التصديق والسبب في ورود الظواهر المتعارضة فيه هو تنبيه الراسخين في العلم على التأويل الجامع بينها ، فإلى هذا المعنى وردت الاشارة بقوله تعالى : «هو الذي انزل عليك الكتاب ، منه آيات محكمات الى قوله والراسخون في العلم .»(ا

# لا اجماع بمنع النأويل

فان قال قائل: ان في الشرع أشيا، قد اجمع المسلمون على حملها على ظواهرها ، وأشيا، على تأويلها ، وأشيا، اختلفوا فيها ، فهل يجوز أن يؤدي البرهان إلى تأويل ما أجمعوا على ظاهره ، او ظاهر ما أجمعوا على تأويله ? قلنا: أما لو ثبت الاجماع ، بطريق يقيني ، لم يصح ، وان كان الاجماع فيها ظنيًا فقد يصح ، ولذلك قال أبو حامد ، وابو المعالي ، وغيرها من ائمة النظر: انه لا يقطع بكفر من خرق الاجماع في التأويل، في امثال هذه الاشياء . وقد يدلك على ان الاجماع لا يتقرر في النظريات بطريق يقيني ، كما يمكن أن يتقرر في العمليات ، انه ليس يمكن ان يتقرر الاجماع في مسألة ما ، في عصر ما ، الا بأن يمكون ذلك العصر يتقرر الاجماع في مسألة ما ، في عصر ما ، الا بأن يمكون ذلك العصر عندنا محصورًا ، وان يمكون جميع العلماء الموجودين في ذلك العصر معلومين عندنا ، أعني معلومًا اشخاصهم ، ومبلغ عددهم ، وأن ينقل معلومين عندنا ، أعني معلومًا اشخاصهم ، ومبلغ عددهم ، وأن ينقل إلينا في المسألة مذهب كل واحد منهم فيها نقل تواتر ، ويكون مع هذا كله قد صح عندنا ان العلماء الموجودين في ذلك الزمان متفقون على هذا كله قد صح عندنا ان العلماء الموجودين في ذلك الزمان متفقون على هذا كله قد صح عندنا ان العلماء الموجودين في ذلك الزمان متفقون على

و) هذا نَصَّ الآية كاملة : هو الذي انزل عليك الكتاب ، منه آيات محكمات هنَّ امُّ الكتاب ، وأُخرُ متشاجات . فاما الذين في قلوجم زيْعُ ، فيتبعون ما تشابه منه ابتفاء الفتنة ، والراسخون في العلم منه ابتفاء الفتنة ، والراسخون في العلم يقولون : آمنًا به ، كلُّ من عند ربنا . وما يذ كرُ الا أُولو الالباب. (٢:٢) .

انه ليس في الشرع ظاهر وباطن ، وان العلم بكل مسألة يجب الآ يحتم عن أحد ، وان الناس طريقهم واحد في علم الشريعة واما وكثير من الصدر الاول قد نقل عنهم أنهم كانوا يرون ان للشرع ظاهراً وباطناً وانه ليس يجب ان يعلم بالباطن من ليس من اهل العلم به ولا يقدر على فهمه ، مثل ما روى البخاري عن علي ، رضي الله عنه ، أنه قال :حدثوا الناس عا يعرفون ، أتريدون ان يحذب الله ورسوله ? ومثل ما روي من ذلك عن جماعة من السلف . فكيف يمكن ان يتصور اجماع منقول الينا عن مسألة من المسائل النظرية ، ونحن نعلم قطعاً انه لا يخلو عصر من الاعصار من علما . يرون ان في الشرع اشيا لا ينبغي ان يعلم عن الاعصار من علما . يون ان في الشرع اشيا . لا ينبغي ان يعلم كلهم يرون افشا مها لجيع الناس على السوا ، كويكتفى حصول الاجماع كلهم يرون افشا مها لجيع الناس على السوا ، كويكتفى حصول الاجماع فيها بان تنتشر المسألة ، فلا ينقل الينا فيها خلاف . فان هذا كاف في حصول الاجماع في العمليات ، مجلاف الامر في العلميات .

فان قلت : واذا لم يجب التكفير بخرق الاجماع في التأويل ، اذ لا يتصور في ذلك اجماع ، فما تقول في الفلاسفة من اهل الاسلام ، كأبي نصر وابن سينا ، فان أبا حامد قد قطع بتكفيرهما في كتابه المعروف بالتهافت في ثلاث مسائل ، في القول بقدم العالم ، وبانه تعالى لا يعلم الجزئيات ، تعالى عن ذلك ، وفي تأويل ما جاء في حشر الاجساد واحوال المعاد ? قلنا : الظاهر من قوله في ذلك انه ليس تكفيره واحوال المعاد ? قلنا : الظاهر من قولنا انه ليس يحن ان التحفير بخرق الاجماع فيه احتال . وقد تبين من قولنا انه ليس يحن ان يتقرر اجماع في امثال هذه المسائل ، لما روي عن كثير من السلف الاول ، فضلًا عن غيرهم ، ان ههنا تأويلات لا يجب ان يفصح بها الا لمن هو من أهل غيرهم ، ان ههنا تأويلات لا يجب ان يفصح بها الا لمن هو من أهل التأويل ، وهم الراسخون في العلم ، لان الاختيار عندنا هو الوقوف على التأويل ، وهم الراسخون في العلم ، لان الاختيار عندنا هو الوقوف على

قوله تعالى « والراسخون في العلم» ، لانه اذا لم يكن اهل العلم يعلمون التأويل ، لم تكن عندهم مزية تصديق ، توجب لهم من الايان به ما لا يوجد عند غير اهل العلم ، وقد وصفهم الله تعالى بأنهم المؤمنون به ، وهذا اغا يحمل على الايان الذي يكون من قبل البرهان ، وهدا لا يكون الا مع العلم بالتأويل ، فان غير اهل العلم من المؤمنين هم اهل الايان بها ، لا من قبل البرهان . فان كان هذا الايان الذي وصف الله به العلما ، خاصاً بهم ، فيجب ان يكون بالبرهان ، واذا كان بالبرهان . فلا يكون الا مع العلم بالتأويل ، لان الله عز وجل قد اخبر ان لها تأويلاً هو الحقيقة ، والبرهان لا يكون الا على الحقيقة .

واذا كان كذاك ، فلا يمكن ان يتقرر في النأويلات التي خص الله العلماء بها اجماع مستفيض . وهذا بيّن بنفسه عند من انصف .

## علم الله

والى هذا كله فقد نرى ابا حامد قد غلط على الحكما، المشائين فيا نسب اليهم من انهم يقولون انه تقدس وتعالى لا يعلم الجزئيات أصلاً ، بل يرون أنه تمالى يعلمها بعلم غير مجانس لعلمنا بها : وذلك ان علمنا معلول للمعلوم به ، فهو محدث بجدوثه ، ومتغير بتغيره ، وعلم الله سبحانه بالوجود على مقابل هذا : فانه علة للمعلوم الذي هو الموجود . فمن شبّه العلمين ، احدهما بالآخر ، فقد جعل ذوات المتقابلات وخواصها واحدة ، وذلك غاية الجهل . فاسم العلم ، اذا قيل على العلم المحدث والقديم ، فهو مقول باشتراك الاسم المحض ، كما يقال كثير من الاسماء على المتول على المتول على الضوء والظلمة ، ولهذا ليس ههنا حد يشمل العلمين جميعًا ، كما توهمه المتكلمون من اهل زماننا ، وقد افردنا في هذه المسألة قولًا ، حركنا المتكلمون من اهل زماننا ، وقد افردنا في هذه المسألة قولًا ، حركنا

اليه بعض اصحابنا . وكيف يتوهم على المشائين انهم يقولون انه سبحانه لا يعلم بالعلم القديم الجزئيات ، وهم يرون ان الرؤيا الصادقة تتضين الانذارات بالجزئيات ، الحادثة في الزمان المستقبل ، وان ذلك العلم المنذر يحصل للانسان في النوم من قبل العلم الازلي ، المدبر للكل ، والمستولي عليه . وليس يرون انه لا يعلم الجزئيات فقط على النحو الذي نعلمه نحن ، بل ولا الكليات . فإن الكليات المعلومة عندنا معلولة ايضاً عن طبيعة الموجود ، والامر في ذلك العلم بالمكس ولذلك ما قد ادى اليه البرهان أن ذلك العلم منزه عن أن يوصف بكلي أو بجزئي فلا معنى اللاختلاف في هذه المسألة ، اعني في تكفيرهم أو لا تكفيرهم .

## فدم العالم

واما مسألة قدم العالم او حدوثه ، فان الاختلاف فيها ، عندي ، بين المتكلمين من الاشعرية وبين الحكماء المتقدمين ، يكاد يكون راجعًا للاختلاف في التسمية ، وبخاصة عند بعض القدماء . وذلك انهم اتفقوا على ان ههنا ثلاثة اصناف من الموجودات ، طرف ن وواسطة بين الطرفين ، فاتفقوا في تسمية الطرفين ، واختلفوا في الواسطة .

فأما الطرف الواحد فهو موجود وجد من شي، غيره وعن شي، أعني عن سبب فاعل ومن مادة ، والزمان متقدم عليه ، اعني على وجوده . وهذه هي حال الاجسام التي يدرك تكوّنها بالحس ، مثل تكوّن الما والهوا، والارض والحيوان والنبات ، وغير ذلك . فهذا الصنف من الموجودات ، اتفق الجميع من القدما، والاشعريين على تسميتها محدثة . وأما الطرف المقابل لهذا فهو موجود لم يكن من شي، ، ولا عن شي، ، ولا تقدمه زمان ، وهذا أيضاً اتفق الجميع من الفرقتين على تسميته قدياً . وهذا الموجود مدرك بالبرهان ، وهو الله تبارك وتعالى ، الذي هو فاعل

الكل ، وموجده ، والحافظ له ، سبحانه وتعالى قدره .

وأما الصنف من الموجود ، الذي بين هذين الطرفين ، فهو موجود لم يكن من شيء ، ولا تقدمه زمان ، ولكنه موجود عن شي. ، أعني عن فاعل . وهذا هو العالم بأسره . والكل منهم متفق على وجود هذه الصفات الثلاث للعالم . فان المتكلمين يسلمون أن الزمان غير متقدم عليه او يازمهم ذلك ، اذ الزمان عندهم شي. مقارن للحركات والاجسام . وهم أيضاً متفقون مع القدماء على ان الزمان المستقبل غير متناه، وكذلك الوجود المستقبل . وَانمَا يُختلفون في الزمان الماضي ، والوجود الماضي ، فالمتكلمون يرون انه متنام ، وهــذا هو .ذهب أفلاطون وشيعتُّه ، وارسطو وفرفته يرون انه غير متناه ، كالحال في المستقبل. فهذا الموجود الاخِر ، الامر فيه بين انه قد أخذ شبهاً من الوجود الكائن الحقيقى ، ومن الوجود القديم . فمن غلب عليه ما فيه من شبه القديم ، على ما فيه من شبه المحدث ؟ سماه قديمًا . ومن غلب عليه ما فيه من شبه المحدث ؟ سماه محدثاً . وهو في الحقيقة ايس محدثاً حقيقياً ، ولا قديمًا حقيقياً . فان المحدث الحقيقي فاسد ضرورة ، والقديم الحقيقي ليس له علة . ومنهم من سماه محدثاً أزلماً ، وهو أفلاطون وشبعته ، لكون الزمان متناهماً عندهم من الماضي . فالمذاهب في العالم ليست تتباعد كل التباعد ، حتى يَحَفَّرُ بعضها ولاّ يَحَفِّر ، فإنْ الآرا. التي شأنها هذا يجب أن تَحُون في الغاية من التباعد ، أعني أن تكون متقابلة ، كما ظن المتكلمون في المتقابلة ، وقد تبينَ من قولنا أن الامر ليس كذلك .

وهذا كله ، مع ان هذه الآرا. في العالم ليست على ظاهر الشرع، فان ظاهر الشرع ، اذا تصفّح ، ظهر من الآيات ، الواردة في الانبا. عن ايجاد العالم ، ان صورته مجدثة بالحقيقة ، وان نفس الوجود والزمان

مستمر من الطرفين ، أعني غير منقطع ، وذلك ان قوله تعالى : « وهو الذي خلق السمواتِ والأرضَ في ستة ايام ، وكان عرشه على الما. » ، يقتضي بظاهره ان وجودًا قبل هذا الوجود ، وهو العرش والما. ، وزماناً قبل هذا الزمان ، أعني المقترن بصورة هذا الوجود الذي هو عدد حركة الفلك . وقوله تعالى: « يوم تُبدّلُ الارضُ غير الارض والسموات » ، يقتضي أيضاً بظاهره أن وجودًا ثانياً بعد هذا الوجود . وقوله تعالى : « ثم استوى الى السماء ، وهي دخان » ، يقتضي بظاهره ان السموات خلقت من شي. . والمتكامون ليسوا في قولهم أيضاً في العالم على ظاهر الشرع ، بل متأولون . فانه ليس في الشرع أن الله كان موجودًا مع العدم المحض ، ولا يوجد هذا فيه نصاً أبدًا . فكيف يتصور في تأويل المتكلمين في هذه الآيات أن الاجماع انعقد عليه? والظاهر ، الذي قلناه من الشرع في وجود العالم ، قد قال به فرقة من الحكما. .

## اي خطأ معذور ?

ويشبه ان يكون المختلفون في هذه المسائل العويصة إما مصيبين مأجورين ، وإما مخطئين معذورين . فإن التصديق بالشيء من قبل الدليل القائم في النفس هو شيء اضطراري ، لا اختياري ، أعني انه ليس لنا ان لا نصدق أو نصدق ، كما لنا ان نقوم أو لا نقوم . وإذا كان من شرط التكليف الاختيار ، فالمصدّق بالخطأ ، من قبل شبهة عرضت له ، اذا كان من أهل العلم ، معذور . ولذلك قال ، عليه السلام ، اذا اجتهد الحاكم فأصاب فله أجران ، وأن اخطأ فله أجر . وأي حاكم أعظم من الذي يجكم على الوجود بانه كذا ، أو ليس بكذا ؟ وهؤلاء الحكام هم الله بالتأويل . وهذا الحطأ المصفوح عنه في الشرع ، اغا هو الخطأ الذي يقع من العلماء ، اذا نظروا في الاشياء العويصة ،

التي كلفهم الشرع بالنظر فيها . واما الخطأ ، الذي يقع من غير هـذا الصنف من الناس ، فهو اثم محض وسواء كان الخطأ في الامور النظرية أو العملية ، فكما أن الحاكم الجاهل بالسنة ، اذا أخطأ في الحكم ، لم يكن معذودًا ، كذلك الحاكم على الموجودات ، اذا لم توجد فيه شروط الحكم ، فليس بمعذور ، بل هو اما آثم و إما كافر . واذا كان يشترط في الحلال والحرام ان تجتمع له أسباب الاجتهاد ، وهي معرفة الاصول ، ومعرفة الاستنباط من تلك الاصول بالقياس ، فكم بالحري أن يشترط ذلك في الحاكم على الموجودات ، أعني أن يعرف الاوائسل العقلية ، ووجه الاستنباط منها .

وبالجملة فالخطأ في الشرع على ضربين : إما خطأ يعذر فيه من هو من أهل النظر في ذلك الشيء ، الذي وقع فيه الخطأ، كما يعذر الطبيب الماهر اذا اخطأ في صناعة الطب ، والحاكم الماهر اذا أخطأ في الحكم ، ولا يعذر فيه من ايس من أهل ذلك الشأن ، واما خطأ ليس يعذر فيه أحد من الناس ، بل ان وقع في مبادئ الشريعة فهو كفر ، وان وقع فيما بعد المبادئ فهو بدعة . وهذا الخطأ هو الخطأ الذي يكُون في الاشيا . التي تفضي جميع اصناف طرق الدلائل الى معرفتها ، فتكون معرفة ذلك الشي. بهذه الجهة ممكنة للجميع . وهذا مثل الاقرار بالله تبارك وتعالى، وبالنبوات، وبالسعادة الاخروية والشقاء الاخروي . وذلك ان هذه الاصول الثلاثة تؤدي اليها اصناف الدلائل الثلاثة ، التي لا يعرى أحد من الناس عن وقوع التصديق له من قبلها بالذي كلف معرفتــه ، اعني الدلائل الخطابية والجدلية والبرهانية . فالجاحد لامثال هذه الاشياء ، آذا كانت أصلًا من اصول الشرع ، كافر ، معاند بلسانه دون قلبه ، أو بغفلته عن التعرض الى معرفة دليلها . لانه ان كان من أهل البرهان فقد جعل له سبيل الى التصديق بها بالبرهان ، وان كان من اهل الجدل فالجدل ،

وان كان من أهل الموعظة فبالموعظة . ولذلك قال ، عليه السلام : أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله الا الله ، ويؤمنوا بي ، يريد بأيّ طريق اتفق لهم من طرق الايان الثلاث .

# التأويق

وأما الاشياء التي لخفائها لا تعلم الا بالبرهان ، فقد تلطف الله فيها لعباده ، الذين لا سبيل لهم الى البرهان ، اما من قبل فطرهم ، واما من قبل عادتهم ، واما من قبل عدمهم أسبابَ التعلُّم ، بان ضرب لهم أمثالها وأشباهها ، ودعاهم الى التصديق بتلك الامثال ، اذ كانت تلك الامثال يمكن ان يقع التصديق بها بالادلة المشتركة للجميع ، أعنى الجدلية والخطابية.وهذا هو السبب في ان انقسم الشرع الى ظاهر وباطن، فان الظاهر هو تلك الامثال المضروبة لتلك المعانى ، والباطن هو تلك المعاني التي لا تنجلي الا لاهل البرهان وهذه هي أصناف تلك الموجودات الاربعة او الخمسة ، التي ذكرها أبو حامد في كتاب التفرقة. واذا اتفق كما قلنا ، أن نعلم الشيء بنفسه بالطرق الثلاث ، لم نحتج أن نضرب له أمثالًا ، وكان على ظاهره لا يتطرق اليه تأويل . وهذا النحو من الظاهر ، ان كان في الاصول ، فالمتأول له كافر مثل من يعتقد انه لا سمادة أخروية ههنا ولا شقاء ، وأنه انما قصد بهذا القول أن يسلم الناس بعضهم من بعض في أبدانهم وحواسهم ، وأنها حيلة ، وانه لا غاية للانسان الا وجوده المحسوس فقط.

واذا تقرر هذا فقد ظهر اك من قولنا ان ههنا ظاهرًا من الشرع لا يجوز تأويله ، فان كان تأويله في المبادئ فهو كفر ، وان كان فيا بعد المبادئ فهو بدعة . وههنا أيضًا ظاهر يجب على أهل البرهان تأويله ، وحملهم اياه على ظاهره كفر . وتأويل غير أهل البرهان له ، واخراجه عن

ظاهره ، كفر في حقهم ، أو بدعة . ومن هذا الصنف آية الاستواء ، وحديث النزول . ولذلك قال ، علمه الصلاة والسلام ، في السودا. ، اذ أخبرته أن الله في الماء: «أعتقها فأنها مؤمنةًا» ؟ أذ كانت ليست من أهل البرهان. والسبب في ذلك ان الصنف من الناس الذين لا يقع لهم التصديق الا من قبل النخيل ، اعنى انهم لا يصدقون بالشيّ الا من جهة ما يتخياونه ٢ يعسر وقوع التصديق لهم بموجود ليس منسوباً الى شي. متخيل. ويدخل أيضاً على من لا يفهم من هذه النسبة الا المكان ، وهم الذين شدوا على رتبة الصنف الاول قلملًا في النظر باعتقاد الجسمة . ولذلك كان الجواب لهؤلاء ، في أمثال هذه ، انها من المتشابهة ، وأن الوقف في قوله تعالى : «وما يعلم تأويلَه الا الله.» وأهل البرهان مع انهم مجمعون في هذا الصنف أنه من المؤوّل ، فقد يختلفون في تأويله ، وذلك بحسب مرتبة كل واحد من معرفة البرهان . وههنا صنف ثالث من الشرع ، متردد بين هذين الصنفين يقع فيه شك ، فيُلحقه قوم بمن يتعاطى النظر بالظاهر الذي لا يجوز تأويله ، ويلحقه آخرون بالباطن الذي لا يجوز حمله على الظاهر للعاماء . وذلك لعواصة هذا الصنف واشتباهه . والمخطى في هذا معذور ، أعنى من العلماء .

#### المعاد

فان قيل: فاذا تبين أن الشرع في هذا على ثلاث مراتب ، فمن اي المراتب الثلاث هو عندكم ما جا، في صفات المعاد وأحواله ? فنقول : ان هذه المسألة الامر فيها بين انها من الصنف المختلف فيه ، وذلك انا نرى قوماً ينسبون انفسهم الى البرهان يقولون إن الواجب حملها على ظاهرها اذ كان ليس ههذا برهان يؤدي الى استحالة الظاهر فيها ، وهذه طريقة الاشعرية، وقوم آخرون بمن يتعاطى البرهان يتأولونها ، وهؤلا، يختلفون

في تأويلها اختلافًا كثيرًا ، وفي هـــذا الصنف ابو حامد معدود ، هو وكثير من المتصوفة ، ومنهم من يجمع فيها التأويلين ، كما يفعل ذلك ابو حامد في بعض كتبه .ويشبه ان يكون المخطئ في هذه المسألة من العلما، معذورًا ، والمصيب مشكورًا او مأجورًا ، وذلك اذا اعترف بالوجود ، وتأول فيها نحوًا من انحاء التأويل ، أعنى في صفة المعاد لا في وجوده ، اذا كان التأويل لا يؤدي الى نفى الوجود . وانما كان جعد الوجود في هذه كفرًا ، لانه أصل من أصول الشريعة ، وهو بما يقع التصديق به في الطرق الثلاث المشتركة للاحمر والاسود . وأما من كان من غير أهل العلم، فالواجب في حقه حملها على الظاهر ، وتأويلها في حقه كفر ، لانه يؤدي الى الكفر . ولذلك نرى أن من كان من الناس فرضه الايمان بالظاهر ، فالتأويل في حقه كفر ، لانه يؤدي الى الكفر. فمن أفشاه له من أهل التأويل ، فقد دعاه الى الكفر ، والداعى الى الكفر كافر . ولهذا يجب ألا تثبت التأويلات الا في كتب البراهين ، لانها اذا كانت في كتب البراهين لم يصل البها الاثمن هو أهل البرهان. وأمأ اذا اثبتت في غير كتب البرهان ، واستعمل فيها الطرق الشمرية والخطابية أو الجدلية ، كما يصنعه ابو حامد ، فخطأ على الشرع وعلى الحكمة . وان كان الرجل الما قصد خيرًا ، وذلك أنه رام أن يكثر أهِل العلم بذلك ، ولكنه كثر بذلك الفساد، بدون كثرة أهل العلم. وتطوق بذلك قوم الى ثلب الحكمة ، وقوم الى ثلب الشريعة ، وقوم الى الجمع بينها . ويشبه ان يكون هذا أحد مقاصده بكتبه . والدليل على أنه رام بذلك تنبيه الفطر أنه لم يلزم مذهبًا من المذاهب في كتبه ، بل هو مع الاشاعرة أشعري ، ومع الصوفيـــة صوفي ، ومع الفلاسفة فىلسوف ، وحتى انه كها قىل :

يوما يمان إذا لاقيت ذا يمن وان لقيت معدياً فعدناني

والذي يجب على أغة المسامين أن ينهوا عن كتبه ، التي تتضمن هذا العلم ، الا من كان من أهل العلم ، كما يجب عليهم ان ينهوا عن كتب البرهان من ليس أهلًا لها، وان كان الضرر الداخل على الناس من كتب البرهين أخف ، لانه لا يقف على كتب البرهان ، في الاكثر ، الا أهل الفطر الفائقة . واغا يؤتى هذا الصنف من عدم الفضيلة العلمية ، والقراءة على غير ترتيب وأخذها من غير معلم . ولكن منعها بالجملة صاد لما دعا اليه الشرع ، لانه طلم لافضل أصناف الناس ، وأفضل اصناف الموجودات ، الد كان العدل في افضل أصناف الموجودات أن يعرفها على كنهها من كان معدًا لمعرفتها على كنهها ، وهم أفضل أصناف الناس ، فانه على قدر عظم الموجود يعظم الجور في حقه الذي هو الجهل به ، ولذلك قال تعالى : « ان الشرك لظلم عظيم .»

## غایہ انشرع

فهذا ما رأينا أن نثبته في هذا الجنس من النظر ، أعني التكام بين الشريعة والحكمة ، وأحكام النأويل في الشريعة . ولولا شهرة ذلك عند الناس ، وشهرة هذه المسائل التي ذكرناها ، لما استخرنا أن نكتب في ذلك حرفاً ، ولا ان نعتذر في ذلك لاهل التأويل بعذر ، لان شأن هذه المسائل أن تذكر في كتب البرهان. والله الهادي والموفق للصواب. ويبغي ان تعلم ان مقصود الشرع الما هو تعليم العلم الحق والعمل الحق. والعلم الحق هو معرفة الله تعالى ، وسائر الموجودات ، على ما هي عليه ، وبخاصة الشريفة منها ، ومعرفة السعادة الاخروية والشقاء الاخروي. والعمل الحق هو امتثال الافعال التي تفيد السعادة ، وتجنب الافعال التي تفيد السعادة ، وتجنب الافعال التي تفيد الشقاء . والمعرفة بهذه الافعال هي التي تسمى العلم العملي . وهذه تنقدم قسمين : أحدهما افعال ظاهرة بدنية ، والعلم بهذه هو الذي يسمى تنقدم قسمين : أحدهما افعال ظاهرة بدنية ، والعلم بهذه هو الذي يسمى

الفقه . والقُّسَم الثَّاني افعال نفسانية، مثل الشكر والصهر، وغير ذلك من الاخلاق التي دعا اليها الشرع او نهى عنها ، والعلم بهذه هو الذي يسمى الزهد وعلوم الآخرة ، والى هذا نحا ابو حامد في كتابه ولما كان الناس قد اضربوا عن هذا الجنس، وخاضوا في الجنس الثاني، وكان هذا الجنس املك بالتقوى التي هي سبب السعادة ، سمى كتابه احياء علوم الدين . وقد خرجنا عما كنا بسبيله ، فنرجع فنقول: لما كان مقصود الشرع تعليم العلم الحق، والعمل الحق، وكان التعليم صنفين ، تصورًا وتصديقًا ، كما بيّن ذلك اهل العلم بالكلام ،وكانت طرق التصديق الموجودة للناس ثلاثاً ، البرهانية والجدلية والخطابية ، وطرق التصور اثنتين ، إما الشيء نفسه وإما مثاله،وكان الناس كلهم ليس في طباعهم أن يقبلوا البراهين ، ولا الاقاويل الجدلية ، فضلًا عن البرهانية ، مع ما في تعليم الاقاويل البرهانية من العسر ، والحاجة في ذلك الى طول الزمان لمن هو اهل لتعلمها ، وكان الشرع الما هو مقصوده تعليم الجميع ، وجب ان يكون الشرع يشتمل على جميع انحاء طرق التصديق ، وانحاء طرق التصور . ولما كانت طرق التصديق ، منها ما هي عامة لاكثر الناس ، اعني وقوع التصديق من قبلها وهي الخطابية والجدلية ، والخطابية اعم من الجدلية ، ومنها ما هي خاصة بأقل الناس ، وهي البرهانية ، وكان الشرع مقصوده الاول العناية بالأكثر ، من غير إغفال لتنبيه الخواص ، كانت اكثر الطرق، المصرح بها في الشريعة ، هي الطُّرق المشتركة للاكثر في وقوع التصور والتصديق .

وهذه الطرق هي في الشريعة على اربعة اصناف .

احدها ان تكون ، مع انها مشتركة ، خاصة بالامرين جميعاً ، اعني ان تكون في التصور والتصديق يقينية،مع انها خطابية او جدلية. وهذه المقاييس التي عرض لمقدماتها ، مع كونها مشهورة او

مظنونة ، ان تكون يقينية ، وعرض لنتائجها ان اخذت انفسها دون مثالاتها . وهذا الصنف من الاقاويل الشرعية ليس له تأويل ، والجاحد له او المتأول كافر .

والصنف الثاني ان تكون المقدمات ، مع كونها مشهورة او مظنونة، يقينية ، وتكون النتائج مثالات للامور التي قصد انتاجها، وهذا يتطرق اليه التأويل اعنى لنتائجه .

والثالث عكس هذا ، وهو ان تكون النتائج هي الامور التي قصد انتاجها نفسها ، وتكون المقدمات مشهورة او مظنونة ، من غير ان يعرض لها ان تكون يقينية ، وهذا ايضاً لا يتطرق اليه تأويل ، اعني لنتائجه ، وقد يتطرق لمقدماته .

والرابع ان تكون مقدماته مشهورة او مظنونة ، من غير ان يعرض لها ان تكون يقينية ، وتكون نتائجه مثالات لما قصد انتاجه ، وهذه فرض الخواص فيها تأويل ، وفرض الجمهور امرارها على ظاهرها .

وبالجلة فكل ما يتطرق اليه من هذه تأويل لا يدرك الا بالبرهان ففرض الخواص فيه هو ذلك التأويل ، وفرض الجهور هو حملها على ظاهرها ، في الوجهين جميعاً ، اعني في التصور والتصديق ، اذ كان ليس في طباعهم اكثر من ذلك ، وقد يعرض للنظار في الشريعة تأويلات ، من قبل تفاضل الطرق المشتركة بعضها على بعض في التصديق ، اعني اذا كان دليل التأويل اتم اقناعاً من دليل الظاهر وامثال هذه التأويلات الا هي جمهورية ، ويكن ان يكون فرض من بلغت قواهم النظرية الى القوة الجدلية ، وفي هذا الجنس يدخل بعض تأويلات الاشعرية والمعتزلة وان كانت الممتزلة في الاكثر اوثق اقوالًا واما الجمهور الذين لا يقدرون على اكثر من الاقاويل الحطابية ففرضهم إمرارها على ظاهرها ، ولا يجوز ان يعلموا ذلك التأويل اصلًا .

# التصربح بالثأويل كفر

فَاذًا النَّاسُ عَلَى ثَلَاثَةُ اصْنَافَ.صَنْفُ لَيْسُ هُو مِنْ أَهُلُ التَّأُويلِ أَصَلًا وهم ُّ الخطابيون الذين هم الجهور الغالب. وذلك انه ليس يوجد احد سليم العقل يعرى من هذا النوع من التصديق . وصنف هو من اهل التأويل الجدلي ، وهؤلا. هم الجدليون بالطبع فقط ، او بالطبع والعادة. وصنف هو من اهل التأويل اليقيني ، وهولا. هم البرهانيون بالطبع والصناعة ، اعني صناعة الحكمة . وهَذا التأويل ليس ينبغي ان يصرح به لاهل الجدل، فضلًا عن الجهور. ومتى صرح بشيء من هذه التأويلات لمن هو من غير اهلها، وبخاصة التأويلات البرهانية ، لبعدها ءن المارف المشتركة ، افضى ذلك بالمصرَّح له والمصرّ ح الى الكفر . والسبب في ذلك ان مقصوده إبطال الظاهر ، وإثبات المؤول . فاذا ابطل الظاهر عند من هو من اهل الظاهر ، ولم يثت المؤول عنده اداه ذلك الى الكِفر ، ان كان في اصول الشريعة ، فالتأويلات ليس ينبغي ان يصرح بها للجمهور ولا تثبت في الكتب الخطابية او الجدلية ، اعني الكتب التي الاقاويل الموضوعة فيها منْ هذين الجنسين؛ كما صنع ذلك ابو حامد. ولهذا يجب ان يصرح ويقال في الظاهر، الذي الاشكال في كونه ظاهرًا بنفسه للجبيع، وكون معرفة تأويله غير ممكن فيهم ، انه متشابه لا يعلمه الا الله ، وان الوقف يجب هنا في قوله عز وجل: « وما يعلم تأويله الا الله. » وبمثل هذا يأتي الجواب في السؤال عن الامور الغامضة التي لا سبيل للجمهور الى فهمها مثل قوله تعالى : « ويسألونك عن الروح ، قل الروح من امر ربي ، وما أُوتيتم من العلم الا قليلًا . » واما المصرّح بهذه التأويلات لغير اهلها فكافر ، لمكان دعائه للناس الى الكفر ، وهو ضد دعوى الشارع ، وبخاصة متى كانت تأويلات فاسدة في اصول الشريعة ، كما عرض ذلك لقوم من اهل زماننا . فانا قد شهدنا منهم اقواماً ظنوا أنهم تفلسفوا ، وانهم قد ادركوا مجكمتهم العجيبة اشياء مخالفة للشرع ، من جميع الوجوه ، اعني لا تقبل تأويلًا ، وان الواجب هو التصريح بهذه الاشياء للجمهور . فصاروا بتصريحهم للجمهور بتلك الاعتقادات الفاسدة سبباً لهلاك الجمهور ، وهلاكهم ، في الدنيا والآخرة . "

ومثال مقصد هؤلا. مع مقصد الشارع مشال من قصد الى طبيب ماهر قصد حفظ صحة جميع الناس وازالة الامراض عنهم ، بان وضع لهم اقاويل مشتركة التصديق في وجوب استعمال الاشياء التي تحفظ صحتهم، وتزيل امراضهم ، وتجنب أضدادها ، اذ لم يحكنه فيهم ان يصيّر جميعهم اطباء، لان الذي يعلم الاشياء الحافظة للصحة والمزيلة للمرض، بالطرق البرهانية ، هو الطبيب ، فتصدّى هذا الى الناس ، وقال لهم ان هذه الطرق التي وضعها لكم هذا الطبيب ليست بجق ، وشرع في ابطالها ، حتى بطلت عندهم ، او قال ان لها تأويلات ، فلم يفهموها،ولا وقع لهم من قبلها تصديق في العمل . افترى الناس الذين حالهم هذه الحال يفعلون شيئًا من الاشياء النافعة في الصحة ، وازالة المرض ، او يقدر هذا المصرح لهم بابطال ما كانوا يعتقدون فيها ان يستعملها معهم ، أعني حفظ الصحة? لا بل ما يقدر هو على استعالها معهم ، ولا هم يستعملونها ، فيشملهم الهلاك . هـــذا ان صرح لهم بتأويلات صحيحة في تلك الاشياء ، لكونهم لا يفهمون ذلك التأويل ، فضلًا ان صرح لهم بتأويلات فاسدة ، لانهم يؤول بهم الامر ان لا يروا ان ههنا صحة يجب ان تحفظ ، ولا مرضاً يجب ان يزال ، فضلًا عن ان يروا ان ههنا اشياء تحفظ الصحة ، وتزيل المرض . وهذه هي حال من يصرح بالتَّأُويل للجمهور، ولمن ليس هو بأهل له ، مع الشرع . ولذلك هو مفسد له وصادّ عنه . والصاد عن الشرع كافر. وإنا كان هذا التمثيل يقينيًا،

وليس بشعري ، كما لقائل ِ أن يقول ، لأَنه صحيح التناسب . وذلك ان نسبة الطبيب الى صحة الأبدان نسبة الشارع الى صحة الانفس ، اعنى ان الطبيب هو الذي يطلب ان يحفظ صحة الابدان إذا وجدت ، ويستردها اذا عدمت، والشارع هو الذي يبتغي هذا في صحة الأنفس. وهذه الصحة هي المساة تقوى ، وقد صرح الكتاب الغزيز بطلبها بالأفعال الشرعية ، في غير ما آية ، فقال تعالى : « كُتبَ عليكم الصيام ، كَا كَتْبَ عَلَى الذين من قبلكم ، لَعَاكِم تتَّقُون . » وقال تعالى : « ان ينالَ اللهُ لحومُها ولا دماؤها ، واكن يناله التقوى منكم . » وقال: ﴿ إِنَّ الصلاةَ تنهى عن الفحشاء والمنكر » ، الى غير ذلكُ من الآيات التي تضمنها الكتاب العزيز من هذا المعنى . فالشارع إنما يطلب بالعلم الشرعي ، او العمل الشرعي ، هذه الصحة . وهذه الصحة هي التي تترتب عليها السعادة الأخروية ، وعلى أضدها الثقاء الأخروي. فقد تبيّن لك من هذا انه ليس يجب ان تثبت التأويلات الصحيحة في الكتب الجمهورية ، فضلًا عن الفاسدة . والتأويل الصحيح هي الأمانة التي حملها الانسان فأبى ان يحملها ، واشفق منها جميع الموجودات ، اعني المذكورة في قوله تعالى : « إِنَّا عرضنا الأَمانةُ على السمواتِ والارضِ والجبال...»(١ (الآية) . ومن قبل التأويلات ، والظن بأنها يجب ان يصرح بها في الثمرع ، نشأت فرق الاسلام حتى كفَّر بعضهم بعضاً ، وبدّع بعضهم بعضًا ، وبخاصة الفاسدة منها ، فأوّات الممتزلة آيات كثيرة ، واحاديث كثيرة ، وصرحوا بتأويلهم الجبهور. وكذلك فعلت الأشعرية ، وان كَانُوا أقل تأويلًا. فاوقعو ا الناس من قبل ذلك في شنآن وتباغض وحروب،

و) هذا نص الاية.: « انّا عرضنا الامانة على المهاوات والارض والجبال ؟ فابين ان يحملها ؟ واشفقن منها ؟ وحملَها الانسان ؟ انه كان ظلومًا جهولًا ! »
 (۲۲: ۳۳) .

ومزقوا الشرع ، وفرقوا الناس كل التفريق . وزائدًا إلى هذا كله ان طرقهم التي سلكوها في اثبات تأويلاتهم ليسوا فيها مع الجمهور ، ولا مع الخواص ، اكونها ، اذا تؤملت ، وجدت ناقصة عن شرائط البرهان. وذلك يقب عليه بأدنى تأمل من عرف شرائط البرهان ، بل كثير من الاصول التي بنت عليها الاشعرية معارفها هي سوفسطائية ؟ فانها تجحد كثيرًا من الضروريات ، مثل ثبوت الاعراض ، وتأثير الأشياء بعضها في بعض ، ووجود الاسباب الضرورية للمسببات ، والصور المسلمين أن فرقة من الاشعرية كقّرت من ليس يعرف وجود الباري بالطرق التي وضعوها لمعرفته في كتبهم ، وهم الكافرون والضالون بالحقيقة . ومن هنا اختلفوا فقال قوم أول الواجبات النظر ، وقال قوم الايمان ، أعنى من قبل انهم لم يعرفوا أي الطرق هي الطرق المشتركة للجميع ، التي دعا الشرع من ابوابها جميع الناس ، وظنوا ان ذلك طريق واحد ، فأخطأوا مقضد الشارع وضلوا وأضلوا ا

فإن قيل : فاذا لم تكن هذه الطرق التي سلكها الاشمرية ، ولا غيرهم من اهل النظر ، هي إالطرق المشتركة التي قصد الشارع تعليم الجهور بها ، وهي التي لا يحن تعليمهم بغيرها ، فأي الطرق هي هذه الطرق في شريعتنا هذه ? قلنا هي الطرق التي ثبتت في الكتاب العزيز ، اذا تؤمل وجدت فيه الطرق الثلاث الموجودة لجميع الناس ، والطرق المشتركة لتعليم اكثر الناس ، والحاصة ، واذا تؤمل الأمر فيها ، ظهر انه ليس يلفي طرق مشتركة لتعليم الجمهور افضل من الطرق المذكورة فيه ، فن حرفها بتأويل لا يكون ظاهرًا بنفسه ، او اظهر منها للجميع ، وذلك شيء غير موجود ، فقد ابطل حكمتها ، وابطل فعلها المقصود في افادة السعادة الانسانية وذلك البطل حكمتها ، وابطل فعلها المقصود في افادة السعادة الانسانية وذلك

ظاهر جدًا من حال الصدر الاول ، وحال من أتى بعدهم . فان الصدر الاول اغا صار الى الفضلة الكاملة والتقوى باستعال هذه الاقاويل، دون تأويلات فيها . ومن كان منهم وقف على تأويل ، لم يرَ ان يصرح به . واما من أتى بعدهم فانهم لما استعملوا التأويلَ قلّ تقواهم ، وكثر اختلافهم ، وارتفعت محبتهم ، وتفرقوا فرقاً . فيجب على من اراد ان يرفع هذه البدعة عن الشريعة ان يعمد الى الكتاب العزيز فيلتقط منه الاستدلالات الموجودة في شي. شي. ثما كلَّفنا اعتقاده ، ويجتهد في نظره الى ظاهرها ما امكنه ، من غير أن يتأول من ذلك شيئاً ، الا أذا كان التأويل ظاهرًا بنفسه ، أعني ظهورًا مشتركًا للجميع . فان الاقاويل الموضوعة في الشرع لتعليم الناس ، اذا تؤمّلت ، يشبه ان يبلغ من نصرتها الى حد لا يخرج عن ظاهر ما هو منها ليس على ظاهره الا من كان من أهل البرهان . وهذه الخاصة ليست توجد لغيرها من الأقاويل. فان الاقاويل الشرعية المصرّح بها في الكتاب العزيز للجميع ، لها ثلاث خواص ُدات على الاعجاز . احداها انه لا يوجد أُتُم اقنـــاعاً وتصديقاً للجميع منها . والثانية انها تقبل النصرة بطبعها الى ان تنتهى الى حد لا يقف على التأويل فيها ، ان كانت مما فيها تأويل ، الا أهل البرهان. والثالثة انها تتضمن التنبيه لأهل الحق على التأويل الحق. وهذا ليس يوجد لا في مذاهب الأشعرية ، ولا في مذاهب المعتزلة . اعني ان تأويلاتهم لا تقبل النصرة ، ولا تتضمن التنبيه على الحق ، ولا هي حق. ولهذا كثرت البدع . ويوذنا لو تفرغنا لهذا المقصد ، وقدرنا عليه . وان أنسأ الله في العمر ، فسنشبت فيه قدر ما يسر لنا منه. فعسى ان يكون ذلك مبدأ لمن يأتي بعد ، فان النفس ، مما تخلل هذه الشريعة من الاهوا. الفاسدة ، والاعتقادات المحرّفة ، في غاية الحزن والتألم . وبخاصة ما عرض لها من ذلك ، من قبل من ينسب نفسه الى الحكمة. فإن الاذية

من الصديق هي أشد من الاذية من العدو ، أعني ان الحكمة هي صاحبة الشريعة والاخت الرضيعة ، فالاذية بمن ينسب اليها اشد الاذية ، مع ما يقع بينها من العداوة والبغضاء والمشاجرة ، وهما المصطحبان بالطبع ، المتحابتان بالجوهر والغريزة وقد آذاها أيضاً كثير من الاصدقاء الجهال بمن ينسبون انفسهم اليها ، وهي الفرق الموجودة فيها ، والله يسدد الكل ، ويوفق الجميع لحبته ، ويجمع قلوبهم على تقواه ، ويرفع عنهم البغض والشنآن ، بغضله وبرحمته ، وقد رفع الله كثيراً من هذه الشرور والجهالات ، والمسالك المضلات ، بهذا الامر الغالب ، وطرق به إلى كثير من الحيرات ، وبخاصة على الصنف الذين سلكوا مسلك النظر ، ورغبوا في معرفة الحق . وذلك انه دعا الجمهور من معرفة الله الى طريق وسط ، ارتفع عن حضيض المقلدين ، وانحط عن تشغيب المتكلمين ، ونبه الخواص على وجوب النظر التام في اصل الشريعة .

انتهى

#### سلطاد التلد

#### قال ارسطاطالنس:

لكن الانقياد لما نسمعه الما يكون بجسب العادة . وذلك انا نقول عا تعودنا سماعه ، ونرى ان ما سوى ذلك غير مشاكل له . بل نرى ما لم نعتده مستشنعاً غير معروف . وذلك ان الشيء الذي قد جرت به العادة ، والالفة ، والانقياد لما نسمعه ، أعرف . وقد نصل الى معرفة مقدار ما جرت به العادة بان ننظر في النواميس ، فانك تجد ما فيها من الالفاذ ، والاشيا . الشبيهة بالخرافات ، بسبب الالفة لها ، اجل في النفوس من ان تتعرف حقائقها .

#### التفدير :

قصده في هذا الفصل ان ينبه على الامور العائقة عن الوقوف على الحق في المعارف الانسانية . ولما كان اقواها في ذلك هو المنشأ ، منذ الصبا ، على رأي من الاراء ، بل هو املك الاشياء بصرف الفطر الذكية عن معرفة حقائق الاشياء ، وكخاصة التي تضمنها هذا العلم . وذلك ان اكثر الاراء التي تضمنها هذا العلم فهي اراء ناموسية ، وضعت للناس لطلب الفضيلة ، لا لتعريفهم الحق ، فالغز فيها عن الحق الغازاً والسبب في هذا كله ان الناس لا يتم وجودهم الا بالاجتاع ، والاجتاع لا يمكن الا بالفضيلة ، فاخذهم بالفضائل امر ضروري لجميعهم . وليس الامر كذلك في اخذهم عمرفة حقائق الاشياء ، اذ ليس كلهم يصلح لذلك . كذلك في اخذهم عمرفة حقائق الاشياء ، اذ ليس كلهم يصلح لذلك . وليس يوجد هذا في الاراء الشرعية ، بل وفيا سبق للانسان من وليس يوجد هذا في الاراء الشرعية ، بل وفيا سبق للانسان من العلوم في اول تعلمهم ، العلم المستى عندنا علم الكلام ، فانه لما كان هذا لهم ، في اول تعلمهم ، العلم المستى عندنا علم الكلام ، فانه لما كان هذا

العلم يقصد به نصرة ارا، ، قد اعتقد فيها انها صحاح ، عرض لهم ان ينصروها باي نوع من انواع الاقاويل اتغق ، سوفسطائية كانت جاحدة للمبادئ الأول ، او جدلية ، او خطابية ، او شعرية.

( تـفسير ما بعد الطبيعة : الجزء الاول : ص٠٦٢ – ٤٤ )

## فضل الفدماء

قال ارسطو:

ومن العدل الا نقتصر على ان نشكر الذين شاركناهم في الآرا. باعيانهم فقط ، دون ان نشكر من كان له في ذلك ولو بعض الحظ ، فانهم قد اعانونا بعض المعونة ، وذلك انهم تقدموا فراضوا عقولنا وخرجوها...

#### التفسير:

هذا الذي ذكره هو واجب في حق المحدثين مع المتقدمين . وذلك ان القدما . يتنزلون من المحدثين منزلة الآباء من الابناء . الا ان ولادة هؤلا . اشرف من ولادة الآباء > لان الآباء ولدوا اجسامنا > والعلماء ولدوا انفسنا > فالشكر لهم اعظم من شكر الاباء > والبربهم اوجب > والمحبة فيهم اشد > والاقتداء بهم أحق . فهو يقول > مؤكدًا لهذا الغرض > انه ليس ينبغي ان نقتصر من شكر من سلفنا على شكر الذين علمونا آراء صادقة > وهم الذين رأينا مثل رأيهم > بل ومن لم نرأيه . فان هؤلاء ايضاً > عا قالوا في الفحص عن الاشياء > خرجوا عقولنا > وافاذونا > بذلك > القوة على ادراك الحق .

واذا كان هذا واجباً على ارسطو ، مع قلة مــا كان عند من تقدمه من معرفة الحق ، وعظم ما اتى به من الحق بعدهم ، وانفرد

به ، حتى انه الذي كمل عنده الحق ، فكم اضعاف ما وجب عليه من الشكر يجب على من جا، بعده من شكره ومعرفة حقه ، وشكره الحاص به انما هو العناية باقاويله ، وشرحها وايضاحها لجميع الناس ، فان الشريعة الحاصة بالحكماء هي الفحص عن جميع الموجودات ، اذ كان الحالق لا يعبد بعبادة اشرف من معرفة مصنوعاته ، التي تؤدي الى معرفة ذاته سبحانه على الحقيقة ، الذي هو اشرف الاعمال عنده ، واحظاها لديه . جعلنا الله واياكم بمن استعمله بهذه العبادة ، التي هي اشرف العبادات ، واستخدمه بهذه الطاعة ، التي هي اجل الطاعات.

(تفسير ما بعد الطبيعة – الجزء الاول : ص ٩ – ١٠)

#### الوحي

نثبت هذا النص ' مقتنمين بصواب ما جاء فيه ' غير مقتنمين بان ابن رشد اعتقد ما كتبه من ان العقل يعجز باطلاق عن ادراك بعض حقائق الوحي.

قوله (الغزالي) ان كل ما قصرت عن ادراكه العقول الانسانية فواجب ان ثرجع فيه الى الشرع حق . وذلك ان العلم المتلقى من قبل الوحي الما جاء متمماً لعلوم العقل ، اعني ان كل ما عجز عنه العقل افاده الله تعالى الانسان من قبل الوحى.

والعجز عن المدارك الضروري علمها في حياة الانسان ووجوده منها ما هو عجز باطلاق ، اي ليس في طبيعة العقل ان يدركه بما هو عقل ، ومنها ما هو عجز بجسب طبيعة صنف من الناس . وهذا العجز اما ان يكون لامر عارض من خارج ، من عدم تعلم . وعلم الوحي رحمة لجميع هذه الاصناف.

( خافت التهافت ص ٢٥٥ – ٢٥٦)

# فلاسفة العرب

# ظهر منها :

```
١ – ابن الفارض (طبعة ثانية)
```

٧ – اخوان الصفاء .

# للمؤلف ايضًا:

قربان الاغاني: معرَّب عن طاغور

ثمَّ طبع هذا الكتاب في ألحادي عشر من شهر تموز

سنة ١٩٥٣